
185

Аннотация. В статье рассматривается проблема определения границ человеческого и ее связь 
с понятием «опыт» в философском и искусствоведческом ключе. Быть человеком — значит 
иметь опыт обладания человеческим телом, однако этот опыт постоянно меняется из-за мно-
гих факторов: научного и технического прогресса, появления новых философских и культурных 
концепций, новых этических подходов, а также в результате того, что искусство становится 
проводником этих новых современных идей. Автор предлагает использовать понятие эктазия 
(растяжение) для описания практик, переопределяющих границы тела при помощи искусства. 
Далее ставится вопрос: может ли перевоплощение, которое люди практикуют с древних вре-
мен, позволить пережить «нечеловеческий» опыт? За ответами автор обращается к философ-
ским текстам и произведениям искусства из области Art&Science, высказывающимся в поле 
описываемой проблематики. Художественные проекты вместе с теоретическими текстами 
становятся инструментом анализа, а практики искусства применяются как один из методов 
гуманитарного исследования. Также обсуждается понятие протеза в искусстве, которое рас-
сматривается в качестве средства доступа к постпостчеловеческому. В заключении сформули-
рованы критерии для определения принадлежности объектов искусства к «протезам», рас-
ширяющим границы опыта в направлении межвидовой коммуникации. По мнению автора, 
подобные практики на территории современного искусства могут быть полезным упражне-
нием, тренирующим гибкость ума и эмпатию к другим биологическим видам, а также могут 
способствовать осведомленности об окружающем мире и о нас самих.

Ключевые слова: искусство, art&science, технологии, технологическое искусство, постгума-
низм, протезы, границы опыта, практическое исследование.

УДК 7.067

©2025     А.В. АЛЕХИНА

DOI: 10.31857/S0236200725020115

ИСКУССТВО И ПРОТЕЗЫ:  
О СПОСОБАХ ЭКТАЗИИ ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО  
И СИНХРОНИЗАЦИИ МИРОВ

Алехина Анастасия Владимировна – аспирантка 
Школы дизайна.
Национальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики».
Российская Федерация, 101000 Москва, ул. Мяс-
ницкая, 20.
contact@alekhina.cc



186

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Ссылка для цитирования: Алехина А.В. Искусство и протезы: о способах эктазии челове-
ческого и синхронизации миров // Человек. 2025. Т. 36, № 2. С. 185–199. DOI: 10.31857/
S0236200725020115

Протезы в искусстве как средство расширения границ 
человеческого
Тема определения границ «человеческого» всегда вызывала интерес и много об-
суждалась в разные эпохи, но, разумеется, мыслилась по-разному. 

В период Нового времени начинает активно разрабатываться и осмысляться 
антропологическая трансформация тела самим человеком, проявляются различ-
ные тенденции отношения к телесности и прежде всего, это отказ от субстанци-
альной парадигмы и замена ее функциональной [Кетова, 2013].

К XX веку уходят метафизические представления о телесных преобразова-
ниях, и взгляд интеллектуалов и исследователей приобретает характер, с одной 
стороны, более практического и контролируемого «осуществления тела», что 
происходит благодаря достижениям в науке и медицине. С другой, нараста-
ет ощущение распада или фрагментации тела, чувство его отчуждения, встает 
вопрос о технике, так как научно-технический прогресс в ХХ веке принял мас-
штабные и необратимые формы. В первой половине 1950-х годов Хайдеггер пи-
шет, что речь идет не просто о взаимоотношении человека и техники, а о том, как 
техника меняет культуру, а культура, в свою очередь, это способ человеческого 
существования [Хайдеггер, 2003]. Осмысление техники в контексте телесности 
приводит к дискурсу о дополненном или даже протезированном, человеческом 
теле. В 1964 году М. МакЛюэн в книге «Понимание средств коммуникации: 
Продолжение человека» (Understanding Media: The Extensions of Man), выска-
зал идею о роли научных открытий в возникновении новых технологий, о дви-
жущей роли коммуникаций в развитии индивидуума и цивилизации в целом 
[Архангельская, 2008]. П. Верилье в 1988 году опубликовал книгу «Оптические 
протезы», где выстроил свою концепцию вокруг эволюции образов, предска-
зал «абсолютное растворение визуальной субъективности в эффекте техни-
ческого окружения» [Верильо, 2004] и в целом высказывал весьма минорную 
точку зрения о влиянии техники на тело, объявив о конце человека свободного 
и наступлении эпохи технократического рабства человека как протеза машины 
[Степанов, 2009]. Технические приборы, легкость доступа к информации, ее 
объемы, скорость перемещения в пространстве на исходе ХХ века стали сви-
детельствами того, что человек оказался в нечеловекоразмерной вселенной, как 
подытожил П. Слотердайк на рубеже ХХ и ХХI века. Для существования в такой 
вселенной приходится собственноручно конструировать тело, а человеческое 
подвергается, по словам философа, «тотальной эндоскопии» [Слотердайк, 2005] 
в том смысле, что внутреннее-интимное выворачивается наружу, протезирует-
ся современной культурой, стирая грань между объективным и субъективным. 
Такие протезы могут быть как внешними, соединяющимися с эстетическим, 
как атрибуты моды, одежда или состояние тела. Внешними, соединяющимися 
с функциональным, как смартфон или любые носимые/портативные устройства, 
и внутренними, как фармакология. Ж. Бодрийяр в 1990-х годах вовсе говорит 
о «конце тела», имея ввиду его переход в информационную субстанцию: «сегод-
ня предназначение тела состоит в том, чтобы стать протезом» [Бодрийяр, 2000]. 
Он развивает маклюеновскую концепцию технических расширений челове-
ка: «Все, что есть в человеческом существе — его биологическая, мускульная, 



187

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

мозговая субстанция, — витает вокруг него в форме механических или информа-
ционных протезов» [там же: 46–47], но Бодрийяр идет дальше и рассматривает 
в итоге самого человека в качестве функционального расширения технологий. 
К этой идее можно добавить, что человечество к тому же оказывается и главной 
движущей силой размножения техники. 

Все эти феномены осмыслялись искусством на протяжении всего ХХ века 
и сегодня представляют собой актуальное направление художественных иссле-
дований. Рассматриваются и с точки зрения техно-пессимизма, и с точки зрения 
техно-оптимизма, но и в обоих случаях технология, приложенная к телу, обо-
значалась как протез или как синтез «искусственного» человека. Интересный 
вывод делает М.А. Степанов: «<…> представление о человеке как ущербном, 
и в физическом, психическом и в социальном планах, усилить которого следует 
техническими протезами. Запускается маятник: определить тело через протез — 
протез через тело. Телесность, как и человек, всегда больше суммы своих ка-
честв и свойств. Именно этот нередуцируемый и невыхватываемый остаток, этот 

“человек без свойств” и есть главное в человеке — открытость всем возможным 
медиа. Это остаток, который невозможно протезировать, так как у него нет ника-
кой формы. Протез — это лишь точка зрения, а не онтологическое условие суще-
ствования человека, и ее следует сменить» [Степанов, 2009]. Однако концепция 
протезированного тела оказывается живучей и продуктивной не только на тер-
ритории философии и антропологии, но и современного искусства, в частности 
Art&Science (гибридные формы художественной деятельности, которые так или 
иначе связаны с естественными, медицинскими и техническими науками, иссле-
дованиями медиа и инженерией; например, их используют в качестве вырази-
тельного средства, далее — A&S.). Попытка рассмотреть протезы не в качестве 
соединения тела и технологий, а в качестве средства расширения чувственно-
го опыта, применяемого в искусстве, видится интересным направлением мыс-
ли. Можно высказать гипотезу о том, что при взаимодействии с объектами и 

Art Orient. Objet  (Франция) «Да живет лошадь во мне!»
Фото: Юрий Пальмин
Источник: https://laboratoria.art/ru/da-zhivet-inoe-vo-mne-izobretaya-gibridnye-soobshhestva1/



188

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

концепциями технологического искусства появляется возможность доступа 
к постчеловеческому именно через протезирование тела [Алехина, Писарев, 
2023]. Для использования такой оптики нам придется коснуться сложных и весь-
ма обширных тем: опыта и границ человеческого. Через искусствоведческий 
анализ мы постараемся показать, как тело художника становится выразитель-
ным средством и пространством эксперимента в A&S, а опыт соприкосновения 
зрителя с такими произведениями может приводить к культурным и этическим 
изменениям, которые можно обозначить как «движение к постчеловеческому». 

В качестве рабочего термина для обозначения процесса изменений в опы-
те обладания человеческим телом мы хотели бы использовать понятие «эктазия 
человеческого». В древнегреческом «ektasis» — растягивание, сейчас встреча-
ется в основном в медицинской практике как обозначение болезненных состоя-
ний, характеризующихся растяжением, расширением ткани или органа (эктазия 
вен, молочных протоков и т.д.). В нашем контексте это вариация «внешних про-
должений человека», однако нам потребуется отдельное слово, для того чтобы, 
во-первых, не отсылать к теории медиа М. МакКлюэна, во-вторых, сделать ак-
цент на физиологичности таких протезов, по сравнению с коммуникационными 
медиа, ибо они гораздо сильнее воздействуют на конкретную плоть в конкрет-
ный момент времени, то есть воздействуют на опыт обладания человеческим те-
лом в феноменологическом смысле. Граница человеческого в этом случае будет 
определяться через ее эктазию. Умозрительно это можно представить как некую 
эластичную форму человека, которую мы, как вид, бесконечно растягиваем, эк-
тазируем во всех направлениях и бесконечно меняем понимание того, что значит 
быть человеком. 

Аннмари Мол, профессор антропологии и этнограф, говорит о полупрони-
цаемости границ человеческого тела и рассматривает его как некое множество, 
основываясь на онтологии в медицинской практике. В ее работах делается упор 
на те из них, которые так или иначе оказывают влияние на восприятие концепций 
тела: «Метаболическое тело пациента с диабетом абсорбирует пищу и жидкости 
снаружи и выводит отходы. Оно не хранит все, что чуждо ему, снаружи, но обме-
нивается веществом с остальным миром. Минуту назад это яблоко еще лежало 
на тарелке. Теперь вы его откусили, прожевали и проглотили, начали частично 
переваривать. <…> Не будучи полностью закрытыми, как и не будучи открыты-
ми, границы метаболического тела полупрозрачны» [Антропологический форум, 
2018]. Растягивание и проницаемость в данном контексте не будут иметь прин-
ципиальной разницы, но предположим, что проницаемость связана в большей 
степени с химическим воздействием на тело (например, фармакологией), а экта-
зия — с принятием в свою телесность новых объектов или практик, которые как 
бы растягивают ее и меняют опыт обладания телом, подключаются как протезы. 

Ж.-Л. Нанси в книге «Corpus», написанной после перенесенной пересадки 
сердца, пишет: «<…> однако очень странно... что ничего не ощущаешь, потому 
что никак не отдаешь себе отчет в этом... (речь идет об обеспокоенности врачей 
психологическим состоянием людей, имеющих чужие органы в теле). А это оз-
начает, что действительно есть внешнее... Это отнюдь не дуализм, как, впрочем, 
и не монизм, по крайней мере в простом смысле слова, но это значит, что консти-
туирование субъекта в его существовании означает самому быть за пределами 
себя, но быть реально, а не метафорически. Все органы, все мельчайшие кусочки 
моей плоти — мои... но можно также многое ликвидировать: и то, и это... [Нанси, 
1999: 237]. И Нанси, и Мол описывают один и тот же процесс, хотя Нанси делает 
акцент на внутреннем и внешнем, а Мол, наоборот, стремится размыть эту гра-
ницу; в итоге оба исследователя описывают процесс, где тело принимает в свой 



189

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

контур новые объекты, некоторые из которых имеют критически важное значе-
ние, как новое сердце Нанси, другие — нет, но все эти объекты присваиваются 
и становятся «моим телом». Очевидно — точка зрения на тело зависит от того, 
какой опыт к ней применить, Нанси ссылается на собственный, Мол — на годы 
работы и наблюдений за пациентами. Опыт — место, где мы встречаемся с ми-
ром или с самими собой. Конечному сознанию в опыте дан только отдельный 
сегмент мира. Причем сегменты мира, данные различным конечным сознаниям, 
не совпадают [Сафонов, Фролов, 2006], что не мешает нам пытаться рассказать 
друг другу об этом не совпадающем опыте, о чем свидетельствует тот огромный 
массив культуры, который мы, как вид, нагенерировали. Опыт в широком смысле 
соотносится с границами человеческого как причина и следствие, новый опыт — 
новые границы. Подобные рассуждения весьма абстрактны, однако в данном 
случае большего не требуется, чтобы сфокусироваться на одном любопытном 
построении, которое приведет нас к размышлениям на территории философии 
через искусствоведческую оптику. «Опыт» мы будем также понимать в искус-
ствоведческом ключе и весьма абстрактно: как некое знание, чувственное пере-
живание или интуиция, появляющиеся в жизни индивида вследствие соприкос-
новения с объектами институционального и не институционального искусства. 

Продуктивным полем видится именно современное искусство, так как оно 
уделяет большое внимание субъективному взгляду и личному опыту и худож-
ника, и зрителя. Особенно отчетливо эта тенденция чувствуется в искусстве, 
связанном с технологиями и A&S, где применяются интерактивные интерфейсы, 
предполагающие, к примеру, непосредственное практическое взаимодействие 
зрителя с произведением, или зрителя с нечеловеческими акторами, являющи-
мися частью произведения, или предусмотрена возможность зрителя влиять 
на происходящее в мультимедийных инсталляциях через положение тела, дви-
жение зрачков, личные данные, физику и физиологию и многое другое. 

Практики перевоплощения: «шкура Другого» как 
метод в искусстве
Искусство исторически является таким видом человеческой деятельности, через 
который может происходить приобретение нового опыта и трансформация ин-
дивида: зритель, пришедший на выставку, в идеале должен уйти с нее немного 
другим, получив опыт взаимодействия с эстетическим, культурным или концеп-
туальным содержанием художественных объектов и событий, которые подго-
товили художник и куратор. Отметим, что в контексте современного концепту-
ального искусства (к которому относится и A&S) речь не идет о приобретении 
исключительно чувственного переживания через эстетику прекрасного, возвы-
шенного или состояния катарсиса (но в то же время не исключает такой возмож-
ности), речь идет именно о восприятии через когнитивные функции и культур-
ные коды (по этой теме см.: Данто «Мир искусства»; Смолянская «Возвышенное 
в интерпретациях искусства постмодерна: концепция Лиотара для выставки 

“Нематериальное”»; Артур Жмиевский «Прикладное социальное искусство»; 
Ерохин «Теория и практика научного искусства» и др.). Произведение может 
проводить зрителя и через эстетику отвратительного, вызывать отторжение, не-
согласие и т.д., важно, что такая встреча ведет к появлению диалога и мыслей.

Как мы уже отметили, опыт в искусствоведческом смысле — это процесс 
и/или итог коммуникации между зрителем и художественным объектом (или 
художником в случае перформанса), а также все пережитое в результате про-
изводства или/и потребления искусства. Опыт художника и опыт зрителя 



190

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

до некоторой степени различны: зритель получает опыт в результате взаимодей-
ствия с объектом искусства и в контексте предшествующего опыта и своих зна-
ний. Современный художник же черпает опыт из внешнего по отношению к нему 
мира, интеллектуально и чувственно исследует актуальную среду и историю и 
производит «вещи» или «жесты», «самые устойчивые и потому всего более при-
надлежащие миру», по словам Ханны Арендт [Арендт 2017: 206]. Так появля-
ются объекты искусства. Отдельно отметим, что в современном искусстве могут 
быть и исключения: например, когда роли художника и зрителя могут меняться 
местами или уравниваться (перформансы М. Абрамович), или искусство мо-
жет быть адресовано не человеку (электронный альбом Морта Гарсона “Mother 
Earth's Plantasia” (1976), предназначенный для растений), как и самого произве-
дения в классическом понимании (Маурицо Каттелан “A Sunday in Rivara”, 1991 
или работа “Working is a bad job”, 1993).

Иными словами, художник переживает, осмысливает и представляет зрите-
лю с помощью художественного языка свой опыт. Зритель же, взаимодействуя 
с объектом искусства, делает опыт, предложенный художником, «своим», то есть 
интерпретирует его, считывает в соответствии со своими культурными кодами, 
вкусами, знаниями, состояниями и т.д.

Самый доступный и интуитивный способ выйти за собственные границы опы-
та для человека — это перевоплощение. Человек всегда желал меняться, другой 
вопрос, какие цели ставило это перевоплощение — ритуальные, функциональ-
ные, эстетические или медицинские. Меняться — значит расширять границы 
опыта, значит сместить свою точку сборки. Один из традиционных инструментов 
для этих целей — искусство, а один из методов — надеть шкуру Другого, широ-
ко применяемые с античных времен. В первобытное время у Homo sapiens была 
насущная потребность в подражании и вера в действенность такого подражания; 
позднее ритуальность сменилась на театральность, а практики перевоплощения 
стали функционировать в капиталистическом и эстетическом полях.

Многообразие миров — многообразие опытов
В классическом тексте Томаса Нагеля «Каково быть летучей мышью?» (1974) 
утверждается: чтобы представить чей-либо субъективный опыт (каково это — 
быть кем-то?), нужно принадлежать к одному виду с этим кем-то. Нагель критику-
ет редукционистский подход науки и «общечеловеческую слабость к объяснению 
непостижимого в терминах знакомого и понятного, хотя и совершенно иного по 
природе» [Нагель, 2003]. Изучая летучую мышь объективно, «от третьего лица», 
мы сможем многое узнать о ее поведении, устройстве организма, органов чувств 
и мозга и даже попытаться копировать повадки и некоторые аспекты восприятия, 
но мы никогда не сможем понять ее от первого лица, то есть понять, каково быть 
летучей мышью. В лучшем случае мы узнаем, каково быть человеком, который 
копирует поведение летучей мыши. «Наш опыт предоставляет основной материал 
нашему воображению, которое, таким образом, ограничено. Каждый субъектив-
ный феномен по сути дела связан с единственной точкой зрения» [там же].

Джорджо Агамбен в книге «Открытое: человек и животное» в главе «Umwelt» 
обращается к работе Якоба фон Юкскюля, которого сегодня причисляют к важ-
нейшим зоологам XX века. В том числе Агамбен рассуждает о «разделении ми-
ров» и, значит, опытов. По его мнению, «Юкскюль видит бесконечное много-
образие перцептивных миров; все они одинаково совершенны и связаны между 
собой, словно в гигантской партитуре...» [Агамбен, 2012: 53], Юкскюля при-
влекают миниатюрные организмы вроде амебы, морского ежа, устрицы, клеща. 



191

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

Реконструкцию их опыта окружающего мира он называет прогулкой в неведо-
мые миры и доказывает, что не существует единого мира, времени и простран-
ства, которые были бы одинаковыми для всех живых существ. Кроме того, он 
дегуманизирует природу и проявляет полное отсутствие всякой антропоцентри-
ческой перспективы в науках о жизни уже в первой половине ХХ века задолго 
до принятой сегодня критики антропоцентризма. «Окружающая среда — это, 
в действительности, наш собственный окружающий мир, (который Юкскюль 
не наделяет никакими привилегиями), и поэтому он изменяется в зависимости 
от точки зрения. Не существует леса как объективно детерминированного окру-
жающего мира, но есть лес-для-лесника, лес-для-охотника, лес-для-ботаника, 
лес-для-гуляющего, <…> лес для муравья» [Агамбен, 2012: 53]. Однако такие 
замкнутые и изолированные друг от друга миры формируют «единство с органа-
ми рецепции у животных, воспринимающими некий признак (воспринимающий 
орган) или реагирующими на таковой (действующий орган) [Агамбен, 2012: 54]. 
Организмы разных видов оказываются настолько хорошо синхронизированы, 
что образуют между собой «партитуру», в которой два гетерогенных элемента 
могут быть столь глубинно связаны.

Юкскюль предлагает рассмотреть паутину с этой точки зрения. Он пишет: 
«Паук ничего не знает о мухе и, в отличие от портного, изготавливающего одежду 
для клиента, не может снимать мерки. Тем не менее паук определяет размеры пе-
тель своей сети в соответствии с размерами тела мухи и измеряет силу сопротив-
ления нитей в точном соответствии с силой столкновения с ними летящей мухи. 
<…> размер нитей паутины пропорционален остроте зрения мухи, так что муха не 
видит паутину и летит к смерти, не замечая этого. Два мира — воспринимаемый 
мухой и воспринимаемый пауком — совершенно не вступают между собой в ком-
муникацию, но настроены друг на друга, и настолько совершенно, что оригиналь-
ная партитура мухи — которую можно назвать прообразом или архетипом мухи — 
воздействует на партитуру паука так, что паутину можно назвать «сетью для мух». 
Хотя паук никоим образом не видит окружающего мира мухи, паутина выражает 
парадоксальное совпадение этой взаимной слепоты» [Агамбен, 2012: 54].

Дмитрий Морозов (Россия). «Until I Die», звуковая инсталляция и перформанс, Ljubljana, 2016
Источник: предоставлено автором



192

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Нагель подчеркивает рассинхронизацию миров, Юкскюль же находит угол 
зрения, под которым эти миры синхронизируются, хотя оба исследователя го-
ворят про одно и то же: окружающий мир одного существа недоступен другому. 
Но Юкскюль добавляет, что при взаимной слепоте к субъективному опыту друг 
друга поведение паука и мухи скоррелировано в плоскости объективной. 

Протезы в Art&Science. Исследование через искусство 
и синхронизация: единожды соприкоснувшись, вещи 
соединяются навеки 
Мы не можем почувствовать себя в точности как летучая мышь или муха, но, 
когда мы чувствуем себя человеком, который пытается почувствовать себя лету-
чей мышью, мы расширяем границы собственного опыта (пусть и не повторяя 
опыт мыши). И это кажется полезным упражнением, тренирующим в том числе 
гибкость ума и эмпатию к другим биологическим видам, что можно определить 
как одну из задач постгуманизма [Алехина, Писарев, 2023]. Летучая мышь была 
взята в качестве примера, потому что, как объясняет Нагель, она равно удалена и 
равно приближена к человеку, то есть она тоже млекопитающее и у наших видов 
много общего, но мы и во многом разные. Например, летучие мыши использу-
ют эхолокацию для ориентирования в пространстве, не пользуясь зрением, что 
едва ли возможно вообразить человеку. Но человек может изобрести надстройку 
над своей перцептивной системой, что сделает мир летучей мыши ближе. Такой 
протез должно быть сложно применить в коммерческом или научном поле, но 
на территории искусства (и, возможно, в военной промышленности) — вполне. 
Вопрос: «зачем человеку такие протезы?» лежит в философском дискурсе и ни-
как не в повседневном.

«В конце истории человек уже не хранит собственную животность как не-
размыкаемое, но пытается овладеть ею и взять ее на себя посредством техники» 
[Агамбен, 2012: 96]. Это один из возможных («хайдеггеровский», как называет 
его Агамбен) сценариев, который описывается в «Открытом», формулируя вы-
воды своей интерпретации антропологической машины в западной философии. 
Продолжим эту мысль и рассмотрим искусство и технику как то, что невероятно 
эффективно способно перевоплощать. Технологии — главные поставщики об-
новленного опыта, начиная от театра теней и ранних устройств вроде волшебных 
фонарей, заканчивая современной графикой высокого разрешения и симулятора-
ми виртуальных реальностей. На наш взгляд A&S является наиболее продуктив-
ным инструментом в реализации перевоплощения, которое ведет к расширению 
границ опыта, так как соединяет в себе цели искусства и инструменты техники. 
Приведем несколько примеров таких работ. 

В биоарт-перформансе «May the Horse Live in Me!», исполненном фран-
цузским художественным дуэтом Art Orient. Objet (2011), художница Марион 
Лаваль-Жанте старается воплотить своим телом идею гибридности: она вводит 
себе лошадиную кровь во время перформанса. Чтобы избежать иммунной реак-
ции, из лошадиной крови были удалены красные и белые клетки, а Марион в те-
чение нескольких месяцев вводили возрастающие дозы нескольких лошадиных 
иммуноглобулинов [CLOT Magazine, 2015]. Также во время перформанса она 
носит специальные протезы, похожие на лошадиные ноги, и взаимодействует 
с лошадью. Через такое высказывание художница стремится продемонстриро-
вать размытие границы между человеческим и животным посредством фармако-
логии и протезов, насколько это возможно в рамках арт-проекта и безопасности. 



193

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

Также художники поднимают вопросы о барьерах между видами и превосход-
стве человека над животными. Стоит отметить, что весь профессиональный трек 
дуэта посвящен отношениям человека и животного, их этическим и экзистен-
циальным аспектам, которые они исследуют через науку. При этом художники 
отмечают, что важно оставаться в аналитической позиции, не становиться иллю-
страцией научных технологий, не обслуживать идеологию транснациональных 
корпораций, стремиться сделать механизмы жизни понятными, повысить осве-
домленность о живых существах, задуматься о своей собственной жизни и даже 
о человеческой истории [там же]. 

Одна из задач искусства, по нашему мнению, состоит в том, чтобы засвиде-
тельствовать происходящие изменения. Фиксируя их в культуре, искусство нор-
мализует социальные практики, связанные с этими изменениями, или наоборот, 
делает старые практики неприемлемыми. С 1991 года художники стараются транс-
лировать возможные каналы и методы сближения с другими видами, часто экстре-
мальные. В подобном поле проблематики (например, этики) нужны эмоционально 
сильные высказывания, для того чтобы они цепляли восприятие зрителя и остава-
лись в его опыте, влияя на этические установки в отношениях человек – животное.

Другой пример — проект японской художницы Sputniko! (Hiro Ozaki) 
«Menstruation Machine» (2010) — представляет собой носимое устройство, кото-
рое оборудовано системой кровораспределения и электродами. Оно имитирует 
менструальные спазмы. С его помощью человек, не имеющий опыта менструа-
ции, может частично почувствовать, как женское тело реагирует на смену эндо-
метрия в матке. Тут речь идет уже не о межвидовой со-настройке, а транс-теле-
сной. «Menstruation Machine» — это вынесенный за пределы тела суррогатный, 
бесконечно упрощенный элемент (или даже побочный эффект) гормональной 
системы, однако способный передать физические ощущения, что в свою очередь 
может повлиять на межличностные социальные отношения. Например, опыт но-
шения такого устройства мужчинами на выставке может изменить их отношение 
к стереотипам о так называемом «ПМС» и сообщить, что при подобных состо-
яниях иногда действительно требуется больничный день. Это особенно важно 
в патриархальных капиталистических обществах, где распространена модель 
«мужчина начальник — женщина подчиненная».

Отдельно рассмотрим работу Хосе Чаваррия (Jose Chavarría) — художника из 
Коста-Рики и преподавателя Копенгагенского института интерактивного дизай-
на (CIID), которая рифмуется с рассмотренными выше текстами. В своем проек-
те-триптихе «Interface» (2021) художник при помощи носимых устройств модели-
рует отдельные аспекты восприятия разных животных. Три типа масок, которые 
может надеть на себя человек, воспроизводят три разных метода взаимодействия 
с окружающим миром: ориентирование в пространстве с помощью эхолокации, 
как у летучих мышей, инфракрасное зондирование (ощущение тел теплокровных 
животных, как у питонов) и геомагниторецепция (помогает черепахам чувство-
вать координаты широты и долготы и ориентироваться в толще воды). Через этот 
проект художник дает возможность людям не только узнать об этих механизмах 
у животных, но и почувствовать их, хотя и не так, как чувствуют сами животные. 
Однако даже такой воспроизведенный спекулятивный «нечеловеческий» опыт, по 
нашему мнению, дает более глубокое познание и понимание окружающего мира 
по Юкскюлю — не того мира, который просто существует, а того, который активно 
создается телами. С одной стороны здесь, как зрители, мы можем примерить «шку-
ру животного», а с другой, «шкуру художника», то есть его точку зрения, пройти 
путем его исследования и интерпретации. Такая манипуляция технологиями, без-
условно, попадает под нагелевское видение, но возводится в постмодернистскую 



194

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

метапозицию: зритель чувствует себя человеком, который пытается ощутить, как 
ориентируется в пространстве летучая мышь через инструмент (протез), создан-
ный художником и представленный куратором. Во имя чего работает этот гигант-
ский механизм? У разных дисциплин будут разные ответы, но в рамках этого тек-
ста мы скажем, что во имя синхронизации миров. 

Наиболее часто упоминаемый и исследованный художник в контексте про-
тезированного тела, несомненно, Стеларк (Stelarc). В период с 1970-х по 2020-е 
годы он реализовал огромное количество инвазий, протезирований и экспери-
ментов в рамках художественной деятельности. Он отснял камерой три метра 
внутреннего пространства тела, прощупывая свой желудок, легкие и толстую 
кишку, представил желудочную скульптуру и протез собственной головы, вы-
ступал с роботическими руками (Third Hand, Extended Arm), шестиногим ша-
гающим роботом. Его тело дистанционно хореографировалось с помощью мы-
шечной стимуляции людьми из музеев Парижа, Хельсинки и Амстердама. На его 
руке хирургическим путем было установлено третье ухо, которое планировалось 
дополнить электроникой и подключить к интернету, чтобы любой человек мог 
слышать этим ухом (при попытке реализовать проект художник едва не умер). 

Отечественные авторы также успешно функционируют в поле описываемой 
проблематики и A&S в международных масштабах. Отдельные проекты Дмитрия 
Морозова aka ::vtol:: концентрируются на связи человека и машины. Одной из 
своих инсталляций (Until I die, 2016) художник дал 4,5 литра собственной крови, 
собиравшейся и специально хранившейся в течении 18 месяцев. Инсталляция 
работает на уникальных батареях, которые вырабатывают электричество с помо-
щью крови. Электрический ток, вырабатываемый батареями, питает небольшой 
алгоритмический синтезаторный модуль. Этот модуль создает генеративную 
звуковую композицию, которая воспроизводится через динамик. Первый запуск 
был перформативным, последние 200 мл крови были взяты у художника в му-
зее и добавлены к уже собранной и подготовленной консервантами и антибио-
тиками крови. Общий объем жидкости, необходимый для работы инсталляции 
составлял 7 литров, на нем она проработала около 8 часов медленно угасая, по-
рождая огромное количество метафор и интерпретаций в сфере экзистенциаль-
ного, оккультного, научного, литературного и т.д. В этом тексте нам интересно 

Анастасия Алёхина (Россия). Выставка «Открытые тела», Музей PERMM, Пермь.
Фото: Александр Белобородов
Источник: личный архив автора



195

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

взглянуть на этот проект, во-первых, как на пример того, что работы художни-
ка — это буквально его продолжение (также приходим к постчеловеческому), а 
во-вторых, на донорство и переливание крови как на способ поделиться своей 
жизненной силой с другими, в данном случае с гибридной системой. Художник 
обращается к русскому космизму, который оказал значительное влияние на на-
учные, философские и инженерные изыскания, направленные на продление че-
ловеческой жизни. Одной из ключевых фигур этого направления был Александр 
Богданов, который в Советском Союзе основал Институт гематологии и пере-
ливания крови. В 1920-е годы он сосредоточил свои усилия на совершенствова-
нии технологии переливания крови, рассматривая эту процедуру не только как 
медицинскую необходимость для спасения жизни, но и как метафизический акт, 
символизирующий «кровное братство» сначала среди революционеров, а затем 
среди всех граждан нового социалистического общества. Кроме того, Богданов 
предполагал, что переливание крови может служить средством передачи опыта 
и знаний от старших поколений к молодым, а также омоложения пожилых людей 
за счет молодых доноров. К слову, погиб Богданов в ходе одного из переливаний 
[Клебанер, 2003], однако успев оставить богатое наследие в разных областях.

Другой проект из России «Синтетическая морфология» [Алехина, 2024] — 
хореографический перформанс с робо-протезами в виде тентаклей, которые ме-
няют архитектуру человеческого тела. «Тентакли» — это механические щупаль-
цы, управляемые мышцами тела и электронными устройствами. Они крепятся на 
руки перформера подобно протезам и отнимают привычный способ управлять 
и пользоваться своими верхними конечностями. По задумке авторов, во время 
танца нужно было не только управлять протезами и демонстрировать их возмож-
ности, но также стояла задача чувственного характера — пройти по множеству 
ассоциаций, которые возникали в процессе перформанса у исполнительницы, 
исходя из новых выразительных свойств, которые давали протезы. Нужно было 
сконцентрироваться на возникающих ощущениях, погрузиться в них как можно 
глубже, сделав хореографию странной и нечеловеческой, насколько это возмож-
но, и постараться передать это состояние зрителю. Перформер старался ощутить 
себя то ростком, который тянет свой стебель из-под земли на свет, то насекомым, 
то зародышем, то осьминогом, то лавкрафтовским монстром, то деревом. 

Проект также поднимает проблематику бинарных оппозиций, вроде «чело-
веческое — нечеловеческое», «природное — культурное», «естественное — ис-
кусственное», «нормальное — патологическое», из которой нередко появляются 
социальные и видовые дискриминации. Авторы настаивают на том, что через 
подобные практики со-настройки, пробуя представить себя этими самыми рост-
ками, деревьями, животными и машинами, человечество может научиться боль-
шему сочувствию и бережному отношению не только к людям, но и к другим 
видам живого и не живого. 

Принимая в свою феноменологическую картину мира, хотя бы в виде такого 
суррогата, опыт максимально «Других», например тех, кого принято называть 
«неодушевленной природой», мы встречаемся с новым взглядом, идеей или чув-
ством, тем, что в некоторой степени можно назвать психоделическим опытом, 
который так или иначе меняет последующее восприятие. По нашему мнению, 
все перечисленные выше арт-проекты наглядно демонстрируют через конкрет-
ные кейсы, как именно искусство может делать то, что в начале текста мы опи-
сали как «эктазия человеческого». Единожды соприкоснувшись, вещи соединя-
ются навеки, однажды растянутый опыт уже никогда не схлопнется до прежнего.



196

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

* * *

На территории A&S создаются описанные протезы и вспомогательные устрой-
ства, позволяющие примерить на себя и ощутить собственным телом эффек-
ты (или аффекты), не заложенные в нас эволюцией. Эти протезы могут быть, 
с одной стороны, достаточно технологичными, сложными, функциональными, 
а с другой — быть неутилитарными, то есть не нести никаких полезных свойств 
в бытовом, экономическом или инженерном смысле, чего не может позволить 
себе технонаука. В свою очередь современное искусство — достаточно рефлек-
сирующее, сложное и ресурсное для того, чтобы считывать и производить вещи, 
устройства, произведения, протезы, которые являются отражением своего вре-
мени и одновременно с этим проводниками нового, которое способно сдвигать 
границы опыта и восприятия. Заметим, что такие арт-проекты появляются до-
статочно редко, но сразу же авансом входят в историю искусства.

Мы обсудили границы субъективного опыта художника и зрителя, показа-
ли, как наука и технологии становятся выразительным средством в искусстве, а 
искусство — инструментом расширения границ опыта. Приведенные в пример 
художественные работы затрагивают проблематику межвидовой «проницаемо-
сти» в широком смысле, а также стремятся понять и прочувствовать, каково это 
«быть-как», «чувствовать-как». 

В заключение сформулируем критерии, при помощи которых можно выде-
лить среди объектов A&S протезы, расширяющие границы опыта в направлении 
межвидовой коммуникации и межвидовой эмпатии: 
•	 носятся на теле или в непосредственной близости от тела;
•	 взаимодействуют с телом в функциональном или концептуальном смысле, на-

пример, меняют его архитектуру или образ, способ двигаться, переживание 
тела;

•	 поднимают вопросы или отвечают на вопросы в системе отношений чело-
век — нечеловеческие агенты;

•	 опираются на практики и теории естественных, инженерных и социогумани-
тарных наук.

Как мы полагаем, описываемые в статье феномены и художественные подхо-
ды способны наглядно (и чувственно) репрезентировать постгуманистическую 
проблематику и эстетику. К ее чертам мы можем отнести следующие пункты: 
•	 техномифологии, киборгианские телесности и ризоматическая телесная 

перформативность;
•	 экспериментирование с границами, гетерогенностью и протезируемостью 

телесности;
•	 экспериментирование с производящими ее техническим и репрезентационны-

ми процессами;
•	 критически-спекулятивное развитие нарративов о телесности.

Протезирование на территории искусства, создающее технические устрой-
ства независимо от «рынка» и корпораций в соответствии с целями и задачами 
культуры, дает возможность перевоплощаться, осмысляя современность, сосу-
ществование с другими биологическими видами и взаимодействие тел с техно-
логиями, тем самым эктазируя человеческое.

Эктазию человеческого мы определили как «растягивание» границ опыта 
обладания (человеческим) телом через переживание чужого опыта, что, в свою 
очередь, переопределяет «что значит быть человеком» в каждый новый истори-
ческий момент. Опыт нельзя откатить назад к исходному состоянию. «Единожды 
соприкоснувшись, вещи соединяются навеки» — это один из принципов колдов-
ства, описанный Дж. Фрэзером, британским антропологом и религиоведом, как 



197

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

механизм «симпатии» и взаимного притяжения вещей; объекты, будучи похожи-
ми или единожды соприкоснувшись, остаются связаны между собой навсегда 
[Кайуа, 2003: 99]. Кажется, эта формула уместна не только в контексте магии и 
метафизики, но и в более широком. Она — о необратимости эктазии, о том, что 
если вещь или явление попали в жизненный опыт, то они в той или иной мере 
будут влиять на все последующие события. Эктазия человеческого видится нам 
подходящим понятием для работы с главной тематикой искусства постгумани-
стической направленности — трансформация способов бытия человеком и син-
хронизация замкнутых миров, осуществляемых проницаемыми телами.

Art and Prostheses: on the Ways of Human Ectasy and 
Synchronization of Worlds
Anastasia V. Alekhina 
Postgraduate Student of the School of Design.
National Research University Higher School of Economics. 
20, Myasnitskaya Str., Moscow 101000, Russian Federation.
e-mail: contact@alekhina.cc

Abstract. The article deals with the problem of defining the boundaries of the human and its 
connection with the concept of “experience” in philosophical and art history. To be human 
means to have the experience of possessing a human body, this experience is constantly 
changing due to many factors: scientific and technical progress, the emergence of new 
philosophical and cultural concepts, new ethical approaches, and also as a result of the fact 
that art becomes a conduit of these new modern ideas. The author proposes to use the 
concept of ectasia (stretching) to describe the practices of human interaction with his/her 
body and redefining the boundaries of the body, i.e. to work with posthumanist problematics. 
The question is then posed: can reincarnation, which humans have practiced since ancient 
times, allow for a “non-human” experience? For answers, the author turns to philosophical 
texts and works of art from the field of Art&Science that express themselves in the field of 
the described problematic. Art projects together with theoretical texts become a tool of 
analysis and the notion of prosthesis as a means of accessing the posthuman through art is 
discussed. Also art practices are considered as one of the methods of humanitarian research. 
The conclusion formulates criteria for determining whether art objects belong to “prostheses” 
that expand the boundaries of experience in the direction of interspecies communication. 
Such practices in the territory of contemporary art can be a useful exercise that trains mental 
flexibility and empathy for other species, and can contribute to awareness of the world 
around us and of ourselves.

Keywords: art, art&science, technology, technological art, posthumanism, prostheses, 
boundaries of experience, research by practice.

For citation: Alekhina A.V. Art and Prostheses: on the Ways of Human Ectasy and Synchronization 
of Worlds // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. P. 185–199. DOI: 10.31857/S0236200725020115

Литература/References: 

Агамбен Д. Открытое: человек и животное / пер. с итал. и нем. Б.М. Скуратова. М.: РГГУ, 2012.

Agamben D. Otkrytoe: chelovek i zhivotnoe [Open: Man and Animal], transl. from Ital. by 
B.M. Skuratov. Moscow: RGGU Publ., 2012.

Алехина А. Синтетическая морфология. Перформанс // музей PERMM, 2024 [Электронный ресурс]. 
URL: https://alekhina.cc/synthetic-morphology/ (дата обращения: 07.01.2025).

Alekhina A. Sinteticheskaya morfologiya. Performans. PERMM Museum, 2024 [Electronic 
resource] URL: https://alekhina.cc/synthetic-morphology/ (date of access: 07.01.2025).



198

Человек. 2025. Т. 36, № 2

ВРЕМЕНА. 
НРАВЫ. 
ХАРАКТЕРЫ

Алехина А., Писарев А. Art&Science и постгуманизм: технонаука, эстетика и телесность // Наука телеви-
дения. 2023. № 19 (3). С. 43–67.

Alekhina A., Pisarev A. Art&Science i postgumanizm: tekhnonauka, estetika i telesnost’ [Art& 
Science and Posthumanism: Technoscience, esthetics and Physicality]. Nauka televideniya. 2023. 
№ 19(3). P. 43–67.

Аренд Х. Vita Activa, или о деятельной жизни / пер. с нем. В.В. Бибихина. М.: Ад Маргинем, 2017.

Arendt H. Vita Activa, ili o deyatel’noj zhizni [Vita Activa, or about Active Life], transl. from Germ. 
by V.V. Bibihin. Moscow: Ad Marginem Publ., 2017.

Архангельская И.Г. М. МакЛюэн и его книга «Понимание средств коммуникации: Продолжение челове-
ка» // Вестник ННГУ. 2008. № 4.

Arhangel’skaya I.G. M. MakLyuen i ego kniga “Ponimanie sredstv kommunikacii: Prodolzhenie 
cheloveka” [Understanding Media: The Extensions of Man]. Vestnik NNGU. 2008. № 4.

Бодрийяр Ж. Прозрачность зла / пер. с фр. Л. Любарской, Е. Марковской. Москва: Добросвет, 2000. 
С. 32–33.

Baudrillard Zh. Prozrachnost’ zla [La Transparence du Mal], transl. from French ed by L. Lyubarskaja, 
E. Markovskaja. Moskow: Dobrosvet Publ., 2000. Р. 32–33.

Вирильо П. Машина зрения / пер. с фр. А. В. Шестакова под ред. В. Ю. Быстрова. СПб.: Наука, 2004. 
С. 63–84.

Viril’o P. Mashina zreniya [La machine de vision], transl. from French ed by A.V. Shestakov by 
V.Yu. Bystrov. St. Petersburgb.: Nauka Publ., 2004. P. 63–84.

Кайуа Р. Миф и человек. Человек и сакральное / пер. с фр. С.Н. Зенкина. М.: ОГИ, 2003.

Caillois R. Mif i chelovek. Chelovek i sakral’noe [Myth and Man. Man and the Sacred], transl. from 
French. ed by S.N. Zenkin. Moscow: OGI Publ., 2003.

Кетова Т. Телесность как произведение искусства в эпоху антропологических трансформаций // 
Вестник Московского университета. Серия 7. Философия. 2013. № 4.

Ketova T. Telesnost’ kak proizvedenie iskusstva v epohu antropologicheskih transformacij. Vestnik 
Moskovskogo universiteta. Seriya 7. Filosofiya. 2013. № 4.

Клебанер В. Александр Богданов и его наследие // Вопросы философии. 2003. № 1. С. 105–110.

Klebaner V. Aleksandr Bogdanov i ego nasledie. Voprosy filosofii. 2003. N 1. P. 105–110.

Нагель Т. Каково быть летучей мышью? / пер. с англ. М.Э. Эскиной // Деннет Д., Хофштадтер Д. Глаз 
разума. Самара: Бахрах-М, 2003.

Nagel’ T. Kakovo byt’ letuchej mysh’yu? [What is it Like to be a Bat?], transl. from Engl. ed by 
M.E. Eskina. Dennet D., Hofshtadter D. Glaz razuma. Samara: Bahrah-M Publ., 2003.

Нанси Ж.-Л. Corpus / сост., общ. ред. и вступ. ст. Е. Петровской. М.: Ad Marginem, 1999. 

Nansi Zh-L. [Corpus], compil., notes ed by E. Petrovskaja. Moscow: Ad Marginem Publ., 1999. 

Сафронов П., Фролов А. Сознание мира и онтологический опыт // Censura, 2006 [Электронный ресурс]. 
URL: https://censura.ru/articles/worldexp.htm (дата обращения: 09.09.2024).

Safronov P., Frolov A. Soznanie mira i ontologicheskij opyt [Consciousness of the World and 
Ontological Experience]. Censura, 2006 [Elektronnyj resurs]. URL: https://censura.ru/articles/
worldexp.htm (date of access: 09.09.2024).

Степанов М. Машины абстракций и конец протезирования. Медиафилософия. 2009. Т. 2, № 2. С. 12–137.

Stepanov M. Mashiny abstrakcij i konec protezirovaniya. Mediafilosofiya. 2009. V. 2, N 2. P. 123–137.

Слотердайк П. Сферы. Микросферология. Т. I. Пузыри. СПб., 2005.

Sloterdaĭk P. [Sfery. Mikrosferologiya. V. I. Puzyri]. St. Petersburgb Publ., 2005.

Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В.В. Бибихина. Харьков: Фолио, 2003. 

Hajdegger M. Bytie i vremya [Sein und Zeit], transl. from Germ. ed by V.V. Bibihin. Har'kov: Folio 
Publ., 2003. 

Форум: новые технологии и телесность как предмет антропологических исследований // Антрополо
гический форум. 2018. № 38. С. 11–82.

Forum: novye tekhnologii i telesnost’ kak predmet antropologicheskih issledovanij [Forum: New 
Technologies and Physicality as a Subject of Anthropological Research]. Antropologicheskij forum. 
2018. № 38. S. 11–82.



199

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Алехина 
Искусство и про-
тезы: о способах 
эктазии челове-
ческого и син-
хронизации 
миров 

Expanding Human Perception: The Interface Project by Jose Chavarría. PAI_32, 2024 [Электронный ресурс]. 
URL: https://pai32.com/2024/08/06/expanding-human-perception-the-interface-project-by-jose-
chavarria/ (date of access: 09.09.2024).

Rosell M. ART ORIENTÉ OBJET, blurring the constraints of our relationship with animals // CLOT Magazine, 
2015. [Электронный ресурс]. URL: https://clotmag.com/biomedia/art-oriente-objet (date of access: 
09.09.2024).

Menstruation Machine – Takashi’s Take // SPUTNICO! 2024 [Электронный ресурс]. URL: https://sputniko.
com/Menstruation-Machine (date of access: 09.09.202). 

Until I Die – Dmitry Morozov // ::vtol::, 2024 [Электронный ресурс]. URL: https://vtol.cc/filter/works/until-
I-die (date of access: 07.01.2025).

Stelarc web-site // bio [Электронный ресурс] http://stelarc.org/projects.php (date of access: 07.01.25)


