
155

Аннотация. Статья представляет собой междисциплинарное исследова-
ние проблемы христианского кардиоцентризма в рамках трансплантоло-
гического дискурса. В качестве основного научного метода исследования 
автор использует феноменологический подход с целью передать уни-
кальные смыслы и значения восточно-христианской антропологии в рас-
сматриваемом контексте. Статья представляет собой попытку религиоз-
но-философской деконструкции актуальной междисциплинарной пробле-
мы — трансплантации сердца — в рамках пересечения смысловых полей 
православной метафизики и биоэтики. Традиционными для христианской 
антропологии критериями жизни были дыхание и сердцебиение, именно 

Публикация подготовлена при финансовой поддержке гранта РНФ, проект N 23-
18-00400 «Смерть, умирание и донорство: междисциплинарное исследование 
влияния социальных факторов на уход из жизни и развитие трансплантацион-
ной помощи».

УДК 168

©2025     И.Г. КУРГАНОВА

DOI: 10.31857/S0236200725020099

МНОГОМЕРНОСТЬ ТЕЛА: ПРОБЛЕМА  
ВОСТОЧНО-ХРИСТИАНСКОГО  
КАРДИОЦЕНТРИЗМА В КОНТЕКСТЕ 
ТРАНСПЛАНТОЛОГИИ

Курганова Ирина Геннадьевна — кандидат фило-
софских наук, младший научный сотрудник. 
Институт философии РАН. 
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1.
ORCID: 0000-0001-7207-2095
oceania@list.com



156

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

они считались проявлениями души, которую Бог вдохнул в человека. Дости-
жения медицинской науки привели к фактическому преодолению традици-
онных критериев смерти человека: прекращение дыхания и небьющееся 
сердце (остановка сердца), — в пользу нового критерия — смерти мозга. 
Хотя Православная Церковь легитимизировала органное донорство, вопрос 
о критериях смерти человека остается дискуссионным. Богословская пози-
ция исключает пребывание души в каком-то отдельном органе, но этим не 
исключается особая духовная связь органов с душой. Особое значение это 
имеет в отношении сердца: помимо физической функции в христианской 
антропологии ему отводится и духовная роль. Проблема кардиоцентризма 
в контексте трансплантологии представляется очень серьезной и требует 
специального рассмотрения.
Ключевые слова: концепт сердца, кардиоцентризм, трансплантология, 
органное донорство, религия и трансплантология, религия и наука, ре-
лигиозно-философская антропология, философия религии.
Ссылка для цитирования: Курганова И.Г. Многомерность тела: проблема 
восточно-христианского кардиоцентризма в контексте трансплантологии // 
Человек. 2025. Т. 36, № 2. С. 155–175. DOI: 10.31857/S0236200725020099

На протяжении многих тысяч лет истории развития челове-
ческих обществ и культур сердце было символом жизни 
и света. Нередко солярные знаки обозначали как солнце, 

так и сердце. Как отмечает М.Ф. Альбедиль, «отсюда, вероятно, 
изображения лучистого сердца» [Альбедиль, 2003: 232]. Подобно 
солнцу, дающему через свет и тепло жизнь этому миру, сердце вос-
принималось как источник жизни всего тела. Соответственно оста-
новка сердца и отсутствие дыхания означали смерть. Помимо фи-
зиологических функций и символической образности практически 
во всех мистических традициях мира (православное христианство, 
суфизм, даосизм, буддизм, индуизм и т.д.) за сердцем было закре-
плена роль органа духовного познания, намного превосходящего 
в этом значении разум. Однако концепты, практически не подвер-
женные изменениям в течение тысяч лет, в связи со стремитель-
ным развитием биотехнологий и медицины за последние десяти-
летия были существенно переосмыслены и оказались подвержены 
научному редукционизму, печальным трендом которого является 
односторонний подход к человеку. Прагматика «расколдованно-
го мира» поставила перед религиозными конфессиями новые во-
просы для осмысления, которые до недавнего времени могли бы 
рассматриваться как «прельщение» или «искушение» — к примеру, 
«труп с бьющимся сердцем». Возможно ли для религиозного ми-
ровоззрения принять подобную интерпретацию перехода к новому 



157

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

критерию смерти — неврологическому, при этом избежав когни-
тивного и метафизического диссонанса? Вопрос дискуссионный. 
В конфессиях, отдающих предпочтение рационалистическому ос-
мыслению действительности: католицизм, протестантство, — он 
решается положительно, буддисты ввиду наложения «зоны неопре-
деленности» (Б.Г. Юдин) на посмертное состояние бордо, в которое 
не может быть допущено искусственное вмешательство извне, не 
могут дать положительный ответ, так же как и даосы — по при-
чине исключительного значения сердца в их мистических прак-
тиках и «энергийном прагматизме» (П. Хрущева), в рамках ин-
дуизма для решения этого вопроса меньше всего доктринальных 
препятствий, для православного христианства вопрос о критерии 
смерти мозга как единственном критерии смерти человека оста-
ется неоднозначным ввиду особой метафизической роли сердца 
в богословской доктрине и мистической практике, не позволяю-
щей соотносить его исключительно с биологическими функциями. 
Именно особое мистическое значение сердца для духовной жизни 
человека составляет основу концепта кардиоцентризма в восточ-
но-христианской антропологии. Рассмотрению концепта сердца 
посвящено много публикаций, исследований отечественных бого-
словов, философов, мыслителей, историков культуры: архимандри-
та Гавриила (В.Н. Воскресенского), И.В. Киреевского, Н.В. Гоголя,  
П.Д. Юркевича, Н.Ф. Федорова, В.С. Соловьева, Л.Н. Толстого, В.В. Ро- 
занова, П.А. Флоренского, В.Ф. Войно-Ясенецкого, С.Л. Франка, 
Б.П. Вышеславцева, И.А. Ильина, Н.А. Бердяева, В.Н. Лосского, 
В.А. Сухомлинского, Г.Я. Стрельцовой и др.

В контексте трансплантологии концепт кардиоцентризма пред-
ставляет собой очень серьезную и требующую специального рас-
смотрения проблему. На основании феноменологического подхо-
да мы постараемся представить религиозно-философскую декон-
струкцию проблемы восточно-христианского кардиоцентризма 
в рамках трансплантологического дискурса.

Ретроспектива трансплантологии сердца 
и преодоления традиционных критериев 
смерти
В 1875 году Данилевский и Кэтон представили научному сообще-
ству наиболее полное исследование электрофизической активно-
сти мозга животных. Первый снимок ЭЭГ датируется 1928 годом. 
История искусственной вентиляции легких насчитывает столетия. 
Библейскому сюжету оживления мальчика пророком Илией и во-
все более двух тысяч лет. Начиная с Парацельса эксперименты 



158

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

по использованию различных конструкций для проведения ИВЛ 
становятся все более распространенными. К концу XIX – началу 
XX века успехи в функциональном изучении физиологии живот-
ных привели к появлению в первой четверти XX века достаточно 
разработанных аппаратов вентиляции легких, сначала механиче-
ских, а позже с электроприводом, которые использовались на че-
ловеке в торакальной хирургии повсеместно. В 1952 году благода-
ря удачным экспериментам шведа Ибсена по использованию вен-
тиляции с положительным давлением появился первый аппарат 
массового применения, ставший прототипом всех последующих 
аппаратов ИВЛ. Итак, человек научился «вдыхать жизнь», что ис-
конно признавалось прерогативой Бога. 

Следующий этап в развитии медицинского вмешательства 
в жизненные процессы стал решающим и по-настоящему судь-
боносным для развития трансплантологии. Несколько десятков 
лет непрерывных экспериментов на кошках и собаках сделали 
возможным появление аппарата искусственного кровообращения. 
Первый аппарат был создан советскими учеными С.С. Брюхоненко 
и С.И. Чечулиным в 1926 году и применен в экспериментах на со-
баках. В 1934 году Джек Гиббон и его жена после череды экс-
периментов на кошках в лаборатории Массачусетской больницы 
создали свой аппарат искусственного кровообращения, позволяв-
ший кошкам оставаться живыми с полной окклюзией легочной ар-
терии до 2 часов 51 минуты. Вернувшись в Филадельфию, Гиббон 
продолжил свои исследования, в результате которых внес много-
численные изменения в свой аппарат, и в 1939 году он сообщил 
о долгосрочной выживаемости кошек после экстракорпорального 
кровообращения [Мезрич, 2019: 128]. Впервые Гиббон подклю-
чил человека к аппарату искусственного кровообращения в фев-
рале 1952 года: пациенткой была 15-месячная девочка. Операция 
прошла неудачно. 3 июля 1952 года в США была проведена первая 
успешная операция на открытом сердце с использованием аппа-
рата искусственного кровообращения кардиохирургом Форестом 
Д. Додриллом. 6 мая 1953 года Гиббон также провел успешную 
операцию на открытом сердце с использованием АИК. Всего 
из 5 операций Гиббона на открытом сердце человека успешной 
оказалась только одна, и это привело его к отказу от использова-
ния АИК. В 1955 году аппарат Гиббона был усовершенствован 
Дж. Кирклином. В этом же году К. Лиллехай и Р. де Уолл создают 
свой более простой и недорогой вариант АИК. В 1955 году к соз-
данию аппарата присоединился В. Колф, его аппарат позднее стал 
называться «Мембранный оксигенератор» [там же: 142]. В по-
следующие 10 лет кардиохирургами по всему миру были скон-
струированы новые эффективные аппараты, основанные на трех 



159

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

известных техниках. В СССР в 1957 году А.А. Вишневским была 
проведена первая успешная операция с использованием АИК. 

С изобретением аппарата искусственного кровообращения 
человек получил возможность останавливать и запускать сердце. 
Очень точно эту веху в развитии медицинских технологий опи-
сывает американский трансплантолог Джошуа Мезрич: «Если 
вам по силам остановить сердце и запустить его по собственной 
воле, есть ли что-то, что вы не можете сделать?» [там же: 132]. 
Следующим шагом стала трансплантация сердца. 

В ночь со 2 на 3 декабря 1967 года южноафриканский хирург 
Кристиан Барнард осуществил первую в мире пересадку сердца 
от человека к человеку. Барнард закончил аспирантуру в США, 
а затем обучался трансплантологии у Юма в Ричмонде, где он 
и принял решение посвятить себя трансплантации сердца и стать 
первым, кто осуществит такую операцию на человеке с донор-
ским сердцем от человека. Он лично встречался с Демиховым 
в СССР, проводившим пересадки сердца и легких собакам, а так-
же внимательно следил за научными исследованиями американ-
цев Лоуэра и Шумвея, которые 10 лет проводили трансплантации 
на собаках и имели несравненную клиническую практику в этой 
области. Так почему же все-таки ЮАР, а не США? Главная про-
блема заключалась в том, что понятия «смерть мозга» еще не су-
ществовало в США, а в Южной Африке, согласно законодатель-
ству, человек признавался мертвым, если его смерть подтвержда-
ли два врача. Первым донором стала белая девушка 24 лет Дениз 
Дарвалл. Ее расовая принадлежность также имела значение. 
Барнард, принимая во внимание факт расовой изоляции в ЮАР, 
понимал, что, нарушая привычные этические границы, он полу-
чил бы еще больше негативных комментариев, если бы «первым 
донором с констатированной смертью мозга стал чернокожий че-
ловек» [там же: 160]. Дениз и ее мать сбил грузовик: мать сконча-
лась на месте, а дочери констатировали смерть мозга в клинике. 
Отец девушки дал согласие на изъятие сердца. Барнард коммен-
тировал этот шаг следующим образом: «Дениз Дарвалл попала 
в мир между жизнью и смертью, мир созданный современной 
наукой и медициной. Она оставалась жива благодаря стимулиру-
ющим препаратам, переливаниям крови и, что самое важное, ис-
кусственной вентиляции легких. Скорость наступления ее смерти 
целиком зависит от того, как долго мы продержим ее на аппарате» 
[там же: 160]. Слова знаменитого хирурга как нельзя лучше иллю-
стрируют проблему «контролируемого донорства». Как отмечает 
О.В. Попова, оно «неотъемлемо связано с возможностью осу-
ществления прагматического контроля над процессом умирания» 
[Попова, 2019: 114]. У этой категории доноров «изъятие органов 



160

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

начинается в планируемый срок, то есть очевидным является 
факт управления [со стороны медицинского персонала] момен-
том наступления смерти» [Резник, Скворцов, Попова, 2018: 117]. 
Сердце Дениз пересадили 53-летнему Луису Вашакански, стра-
давшему сердечной недостаточностью. Мужчина прожил с новым 
сердцем 18 дней и умер от тяжелой послеоперационной пневмо-
нии. Следующую операцию по пересадке сердца Барнард провел 
2 января 1968 года. Реципиентом стал 58-летний Филип Блайберг, 
которому пересадили сердце 24-летнего чернокожего мужчины, 
умершего от инсульта. Блайберг прожил 19 месяцев. 6 января 
1968 года первая трансплантация сердца в США от человека к че-
ловеку была проведена Шумвеем в Миннесоте. Реципиент скон-
чался на 14-й день после трансплантации.

Особой вехой в трансплантологии сердца и легитимизации но-
вого критерия смерти стала пересадка сердца от 56-летнего Брюса 
Такера Джозефу Клетту, проведенная Лоуэром 25 мая 1968 года 
в Ричмонде, Вирджиния. После сильного удара головой о тротуар 
Такера привезли вечером 24 января в больницу. На следующий 
день в 13:00 ЭЭГ Такера показала отсутствие мозговой активно-
сти — врачи пришли к заключению, что у него нет шансов на вы-
здоровление и смерть неминуема [Мезрич, 2019: 166]. Об этом 
оповестили кардиохирургов Юма и Лоуэра. Юм обратился в по-
лицию с просьбой найти родственников потенциального донора. 
Уже в 14:30 полицейские сообщили, что родственников найти 
не удалось. От государственного судмедэксперта было получено 
разрешение на извлечение органов. Операция прошла успеш-
но — реципиент прожил с сердцем Такера неделю, пока не умер 
от отторжения. Для Лоуэра это была первая пересадка человече-
ского сердца, хотя на тот момент он был опытнейшим кардиохи-
рургом-трансплантологом, так как провел сотни пересадок сердца 
у собак. Но объективная значимость операции не в этом. Через не-
сколько дней после операции нашлись братья донора. Осознание 
того факта, что их родственник умер в одиночестве и из его тела 
были извлечены органы, когда сердце Такера еще билось, стало 
для них тяжелом ударом. Трансплантолог Мезрич отмечает, что, 
несмотря на констатацию неврологами смерти мозга, «все эти 
события произошли за три месяца до того, как такой диагноз 
был определен в американской литературе, и более чем за 10 лет 
до того, как смерть мозга стала по закону синонимична смерти» 
[там же: 167]. Для семьи Такеров это была настоящая трагедия, ко-
торая усугублялась расовой дискриминацией темнокожих в США. 
Такеры подали в суд на Юма и Лоуэра. Хирурги могли проиграть, 
но их «спасла» статья о смерти мозга, которая была опубликована 
в «Журнале Американской медицинской ассоциации» и одобрена 



161

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

авторитетными учеными того времени. Команде Юма и Лоуэра 
удалось доказать, что на момент определения смерти мозга Такер 
уже был мертв, поэтому извлечение сердца не могло его убить. 
Известный профессор и биоэтик Джозеф Флетчер описал состо-
яние Такера следующим образом: «После утраты функции моз-
га не остается ничего, кроме биологических процессов. Пациент 
мертв, несмотря на то, что его тело живет и некоторые из жиз-
ненно важных функций продолжаются. Он может быть техниче-
ски “жив”, но не являться при этом личностью. Как личность он, 
вне всяких сомнений, мертв» [там же: 168]. Вердикт присяжных 
«невиновны» стал важнейшим прецедентом в формировании но-
вого биоэтического законодательства и закреплении невроло-
гического критерия смерти человека. Как отмечают российские 
биоэтики А.Я. Иванюшкин и О.В. Попова, проблема смерти 
мозга — «типичная междисциплинарная проблема современной 
науки… В плане трансплантологии решение проблемы дефици-
та донорских органов почти целиком пока зависит от признания 
в обществе пациентов с диагнозом смерти мозга уже умершими. 
В философском осмыслении дилеммы смерти мозга (жив этот 
пациент или мертв), во‑первых, вновь актуализируются такие ка-
тегории, как “бытие”, “жизнь”, “смерть”, “человек”, “личность”. 
Во‑вторых, вновь требует обсуждения (применительно к данной 
конкретной диагностической ситуации) философский вопрос 
о границах научного познания» [Иванюшкин, Попова, 2013: 104].

В рассматриваемой проблемной области есть еще более ка-
верзный вопрос — развитие ксенотрансплантологии. Ксенотранс
плантология, пересадка органов и тканей от животного человеку, 
по-прежнему несет в себе серьезные риски для здоровья реципи-
ента. История ксенотрансплантологии насчитывает более 30 лет. 
В 2016 году доктор Мохиуддин в журнале Nature Communication 
опубликовал результаты пересадки свиного сердца бабуину. Бабуин 
прожил с донорским сердцем 945 дней. До этого средний срок вы-
живания бабуинов-реципиентов составлял 180–400 дней.

7 января 2022 года ученые медицинского центра Университета 
Мэриленда пересадили 57-летнему Дэвиду Беннету сердце генно-
модифицированной свиньи. Были отключены четыре свиных гена: 
три, способствующих отторжению человеческим организмом, и 
один, отвечающий за избыточный для человеческих параметров 
рост. Шесть человеческих генов, способствующих принятию ор-
гана человеческим организмом, были вставлены. Из-за аритмии 
господину Беннету нельзя было имплантировать артериальный 
насос (искусственное сердце), а в списки реципиентов, ожи-
дающих трансплантации сердца от другого человека, он не мог 
быть включен, так как не подходил под критерии отбора. Беннет 



162

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

прожил с пересаженным от свиньи сердцем два месяца и умер из-
за свиного цитомегаловируса, поразившего сердце.

Второй в мире реципиент, которому пересадили свиное сердце, 
Лоренс Фосетт, умер в октябре 2023 года в США спустя 6 недель 
после трансплантации. У пациента была терминальная стадия 
сердечной недостаточности, поэтому участвовать в программе 
традиционной пересадки сердца он не мог.

Ксенотрансплантация потенциально может спасти тысячи жизней, 
но связана с очень высокими рисками, включая не только возмож-
ность опасного иммунного ответа, но и зоонозной инфекции. В рам-
ках религиозно-философской антропологии открывается не менее 
важный вопрос — о сохранении человеческой идентичности и пре-
делах возможного вмешательства в природу человека, не только 
биологическую, но и духовную, если мы рассматриваем человека 
как многомерное существо. Представители традиционных конфес-
сий выразили свое одобрение по поводу пересадки свиного сердца 
человеку. Однако из положений религиозно-философских доктрин 
вывести такое однозначное одобрение невозможно, поскольку в них 
содержится больше аргументов «против», чем «за». А обстоятель-
ной богословской рефлексии на эту тему встретить пока не удалось. 
Проблемы развития ксенотрансплантологии должны стать предме-
том отдельного междисциплинарного исследования.

Таким образом, традиционные критерии смерти — дыхание 
и сердцебиение — были преодолены в процессе развития меди-
цинских технологий. В результате их развития человек получил 
возможность искусственно поддерживать дыхание, останавливать 
и запускать сердце. И только остановка мозговой активности яв-
ляется пока неподвластной человеческим манипуляциям, но что 
если это временный этап? Что если и этот критерий будет преодо-
лен с развитием компьютерного чипирования различных отделов 
мозга и проведением экспериментов по оживлению мозга? Как и 
на основании чего будет проведена демаркация жизни и смерти 
человека? Где проляжет граница возможного медицинского и био-
технологического вмешательства в жизненные процессы челове-
ческого тела? Сохранится ли идентичность человека, если будет 
создан гибрид человека и техники на уровне высшей нервной 
деятельности? У нас пока нет ответов на эти вопросы. Но в тра-
диционных религиозно-философских антропологических систе-
мах отношение к человеку и его телу, к жизненным процессам 
в нем и собственно к идентичности человека подразумевает мно-
гомерный подход, сочетание духовного и материального начал. 
Данный аспект, даже без религиозно-метафизической нагружен-
ности, способен в рамках биоэтического дискурса предоставить 
гуманитарное дополнение и систему сдержек и противовесов для 



163

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

одномерного понимания человека как исключительно биологиче-
ского организма в естественных науках. 

Проблема восточно-христианского  
кардиоцентризма в трансплантологическом 
дискурсе
Традиционными для христианской антропологии критериями жизни 
были дыхание и сердцебиение, именно они считались проявления-
ми души, которую Бог вдохнул в человека. Достижения медицин-
ской науки привели к фактическому преодолению традиционных 
критериев смерти человека: прекращение дыхания и небьющееся 
сердце (остановка сердца), — в пользу нового критерия — смерти 
мозга. Хотя Православная Церковь легитимизировала органное до-
норство, вопрос о критериях смерти человека остается дискуссион-
ным. Богословская позиция исключает пребывание души в каком-то 
отдельном органе, но этим не исключается особая духовная связь 
органов с душой. Особое значение это имеет в отношении сердца: 
помимо физической функции в христианской антропологии ему от-
водится духовная роль. При этом метафизическая значимость серд-
ца настолько высока, что она становится одной из центральных тем 
восточно-христианской сотериологии, антропологии и гносеологии.

Важно отметить, что, согласно христианской антропологии, по-
нятие сердца не тождественно одноименному физическому органу, 
хотя между ними существует необходимая связь и соответствие. 
«Телесный орган — один из аспектов сердца в православно-аске-
тическом понимании», — отмечает В. Леонов [Леонов, 2016: 81]. 
Известный православный мыслитель, врач, святитель Лука Войно-
Ясенецкий писал о втором значении сердца: «Уже во времена древ-
них греков слова “фрин”, “кардиа” означали не только сердце в пря-
мом значении, но также душу, настроение, взгляд, мысль, даже 
благоразумие, ум, убеждение и т.д. “Народное чутье” уже издавна 
верно оценивало важную роль в жизни человека» [Святитель Лука 
(Войно-Ясенецкий), 2021: 19]. Сердце как категория восточно-хри-
стианской мистической традиции намного превосходит все воз-
можные физические значения этого органа. При этом, ввиду суще-
ствования незримого соответствия между духовным и физическим 
органом, сердце в метафизическом понимании не может рассматри-
ваться совершенно отдельно от биологического.

Как пишет протоиерей Вадим Леонов: «В теле человека сердце 
представлено в виде физиологического органа, который посредством 
кровообращения обеспечивает жизненной силой все части тела. На 
уровне души оно есть источник душевных сил (Никодим Святогорец) 



164

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

и орган восприятия душевных переживаний. В сфере человеческого 
духа оно проявляется как духовное чувство» [Леонов, 2016: 82].

В русском переводе Библии слово «сердце» упоминается 
в Ветхом Завете 591 раз, в Новом Завете — 155 раз, к этому числу 
также можно добавить более 150 производных от него слов — уже 
на этом на основании можно судить, что оно является «едва ли 
не центральным символом библейского представления о челове-
ке» [Альбедиль, 2003: 232]. Христианская антропология подраз-
деляет человека на внутреннего и внешнего. В Евангелии вну-
тренний человек определяется как «сокровенный сердца человек» 
(1 Пет. 3,4), то есть сердце олицетворяет собой, прежде всего, ду-
ховную природу. Но тем и сложна богословская «кардиология», 
что она связывает сотни возможных значений и смыслов сердца 
с самыми различными аспектами существования человека и его 
восхождения к духовной целостности и святости. Роль познания, 
по замыслу Творца, возложена как на ум, так и на сердце. До гре-
хопадения они пребывали в единстве, грехопадение разрушило их 
союз. Однако духовное совершенствование способно возродить 
его, тогда, согласно Никодиму Святогорцу, ум, пребывая в сердце, 
увидит его подлинное содержание.

Из необъятного количества значений сердца для духовной жиз-
ни, согласно православной антропологии, попробуем выделить 
основные группы.

1. Сердце как центр жизни.
Ранее мы писали о том, что святоотеческая традиция отрица-

ет пребывание души в каком-либо одном органе. Так, Немесий 
Эмесский напоминает о том, что, когда говорится о пребывании 
души в теле, «то понимается это не в том смысле, что она нахо-
дится в теле как в месте, но в смысле связи, взаимоотношения» 
[Немесий Эмесский, 2011: 200]. Также не соглашается Григорий 
Нисский ни с теми, кто помещает душу в головной мозг, ни с теми, 
кто считает ее обиталищем сердце. Как пишет христианский мыс-
литель, она «по необъяснимому закону срастворения без предпоч-
тительности соприкасается с каждым членом» [Нисский, 2011: 54].

В рамках христианской антропологии — человек жив, пока 
душа (дух) пребывает в теле, то есть сохраняются необходимые 
условия для взаимодействия души с телом. Смертью является мо-
мент разлучения души и тела. Григорий Нисский сравнивает тело 
с музыкальным инструментом, а душу — с искусным музыкантом, 
который не сможет показать свое искусство на испорченном ин-
струменте. «Ум обыкновенно состоит в каком-то свойстве с тем, что 
в естественном положении, и чужд тому, что выведено из этого по-
ложения», — заключает богослов [там же: 60]. «Ум (душа. – И.К.) 
управляется Богом, а умом — наша вещественная жизнь, когда она 



165

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

в естественном состоянии. Если же уклоняется от естества, то де-
лается чуждой и деятельности ума», — пишет Григорий Нисский 
[там же: 62]. Но если никакой отдельный орган не обладает правом 
вмещать единолично в себя душу, то сердцебиение традиционно 
рассматривалось как рубеж между жизнью и смертью.

Логично предположить, что гибель мозга с неизбежностью при-
ведет к естественной остановке сердца. Но слово «естественная» 
здесь является ключевым моментом. В случае искусственного под-
держания аппаратурой дыхания и сердцебиения исход души из тела 
перестает быть очевидным в рамках традиционного метафизическо-
го понимания смерти в христианстве. «Труп с бьющемся сердцем» и 
таинство смерти в восточно-христианской антропологии совместить 
очень сложно. А если к этому еще добавить тот факт, что при конста-
тации смерти по научно обоснованным неврологическим критериям 
в человеке продолжается жизнь сердца, метафизический эквивалент 
которого является центром душевной жизни и составляет одну из 
важнейших тем православной антропологии, то вынести единствен-
но верное и окончательное решение по поводу обоснованности 
смерти мозга в качестве критерия смерти человека с позиции мета-
физической истины в православии представляется невозможным. 
А последнее несоответствие для православия является решающим 
препятствием в вынесении однозначной позиции по легитимизации 
неврологического критерия смерти как единственно верного. 

В восточно-христианской антропологии сердце играет роль едино-
го центра жизни как тела, так и души, гармонизирующего и соединя-
ющего все части человеческой природы в единое целое. Как пишет свт. 
Феофан Затворник, «сердце наше точно есть корень и центр жизни» 
[Феофан Затворник, 2016: 410]. В сердце сосредоточены все пережи-
вания человека как физические, так и душевные. По мысли Феофана 
Затворника, подобный груз возложен на сердце, «чтоб поддерживать 
энергию всех сил души и тела» [там же: 411]. Это важное предназначе-
ние сердца подчеркивается в Священном Писании: «Больше всего хра-
ни сердце твое, потому что из него источники жизни» (Притч. 4, 23). 
Никодим Святогорец писал о центральной роли сердца в жизни чело-
века следующее: «Сердце является естественным центром человека, 
поскольку оно раньше всех других членов появляется в организме и 
позже других разрушается и поскольку оно есть корень всех чувствен-
ных и мысленных сил души» [цит. по: Леонов, 2016: 83]. Таким об-
разом, согласно основным представлениям восточно-христианской 
антропологии, именно сердце обеспечивает своей безостановочной 
работой жизнь человека, придает ей целостность и гармонию.

2. Сердце как орган духовного познания.
В восточно-христианской мистике сердце — высший орган ду-

ховного познания. О преимуществах истинно ведающего сердца 



166

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

говорится во всех мистических традициях. Духовная роль ума 
в процессе богопознания также важна. Ум постигает Бога и его 
замыслы, созерцая и изучая его творение. Сердце же познает 
Бога и переживает встречу с ним через чувство, получая от него 
благодать и наполняясь любовью ко всему сущему. Как писал 
свт. Ефрем Сирин: «Недоступный для всякого ума входит в сердце 
и обитает в нем, Сокровенный от огнезрачных обретается в серд-
це» [Ефрем Сирин, 1995: 350]. 

Доминирование сердца в мистическом познании приводит к его 
противопоставлению уму: «Надейся на Господа всем сердцем тво-
им, и не полагайся на разум твой» (Притч. 3,5). Однако не любое 
сердце способно познать Бога, а только «чистое» — очищенное 
от страстей и стремления ко злу. Об этом предостерегает Феофан 
Затворник. Поскольку сердце — «корень и центр жизни», казалось 
бы, необходимо отдать ему всю власть «над управлением жизнию», 
ведь изначально именно такая роль и была отведена сердцу, однако, 
как пишет святитель, «превзошли страсти и все помутили». При 
них сердце указывает наше состояние неверно, впечатления и вкусы 
искажены и «возбуждения других сил направляются не в должную 
сторону». В подобном состоянии «помутненного» сердца необхо-
димо обратиться за поддержкой к уму, чтобы подвергать «пришлые 
страсти» поверке разума: «Потому теперь закон — держать сердце 
в руках и подвергать чувства, вкусы и влечения его строгой критике. 
Когда очистится кто от страстей, пусть дает волю сердцу, но, пока 
страсти в силе, давать волю сердцу значит явно обречь себя на вся-
кие неверные шаги» [Феофан Затворник, 2016: 410].

Таким образом, противопоставление ума и сердца в восточ-
но-христианской антропологии весьма условно, оно уместно, когда 
речь идет о высшей ступени познания — открытии Бога и Истины. 
Полагается, роль познания, по замыслу Творца, возложена как на ум, 
так и на сердце. До грехопадения они пребывали в единстве, грехо-
падение разрушило их союз. Однако духовное совершенствование 
способно возродить его, тогда, согласно Никодиму Святогорцу, ум, 
пребывая в сердце, увидит его подлинное содержание.

3. Сердце — место встречи Бога и человека.
Итог высшего духовного познания — открытие Бога. Как мы 

рассмотрели ранее, на это способно только сердце: «всем сердцем 
моим ищу Тебя» (Пс. 118, 10). Мотив сердца как места встречи Бога 
и человека пронизывает не только христианскую, но и иудейскую 
и мусульманскую мистику. Известны слова знаменитого суфийского 
мистика Джалаладдина Руми «Кааба — это сердце, а не каменный 
дом». Ни грандиозные культовые сооружения, ни сложные концеп-
ции, рожденные разумом, не могут привести к Богу. Как говорил 
Феофан Затворник, через сердце «человек входит в связь со всем 



167

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

существующим». Восточно-христианские мистики всегда различа-
ли представление о Боге и непосредственную связь с Богом. Как мы 
рассмотрели выше, ум может быть проводником на пути духовного 
восхождения только на определенном отрезке — в самой кульминаци-
онной части узреть Бога способно только чистое сердце: «блаженны 
чистые сердцем, ибо они Бога узрят» (Мф. 5, 8). Именно в сердце из-
ливается благодать Божья, что делает его самым ценным духовным со-
кровищем: «Сердце является и вышеестественным центром, посколь-
ку вышеестественную благодать Божию, даруемую нам во святом 
Крещении, мы приемлем в сердце, чему мы находим подтверждение 
в Священном Писании» [цит. по: Леонов, 2016: 82]. О сердце как ме-
сте встречи или соприкосновения с Богом в Священном Писании гово-
рится много: «Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши 
сердца» (2 Кор. 4, 6); «Бог послал в сердца ваши Духа Сына Своего, во-
пиющего: «Авва, Отче!» (Гал. 4, 6). К сердцу человека стремится Бог: 
«Сын мой! Отдай сердце твое мне» (Притч. 23, 26). Оно в свою оче-
редь способно без слов воспринять обращение Бога. Как пишет прот. 
В. Леонов, «высший ответ, который может дать человеческое сердце 
Богу, — это любовь». В заповеди любви к Богу сердце упоминается 
первым: «возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим и всею 
душею твоею, и всем разумением твоим» (Мф. 22, 37). Любовь и есть 
высшее чувство, на которое способно сердце. Именно она, согласно 
восточно-христианской антропологии, рождаясь в сердце, освящает 
душу человека и все его существо, даруя ему внутреннее единство души 
и тела, гармонию сердца и ума, соединяет человека с Богом и позволяет 
ему смотреть на мир глазами любви, во всем видя замысел Творца. 

Но поскольку сердце человека поддается любым воздействиям 
и впечатлениям — как хорошим, так и дурным, то соответствен-
ным бывает и его воздействие на жизнь и духовный путь человека. 
«Чистое» сердце влечет к Богу, «замутненное» — уводит от него: 
«этот народ приближается ко Мне устами своими, и языком 
своим чтит Меня, сердце же его далеко отстоит от Меня» 
(Ис. 29, 13), «обратитесь к Богу во глубину сердца, от которого 
вы далеко отступили» (Ис. 31, 6).

Особые способности и дарования сердца проявляются в молит-
венном общении с Богом. В православной традиции особой силой и 
устремленностью к Богу обладает Иисусова молитва. Согласно стар-
цу Софронию, для подвига молитвы необходимы две составляющие: 
«Первая заключается в попытке человека сосредоточиться в своем 
сердце и расположить в смирении свой дух. Вторая… есть благодать 
Святого Духа, без которой ничто не может быть достигнуто» [цит. по: 
Захария, 2002: 218]. Как полагал Софроний, «борьба за самоотрече-
ние» привносит в человеческое сердце сокрушение и чувствитель-
ность к духовной боли. «Сердце становится ядром личности человека. 



168

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Страдание и смирение привлекают к себе Божию благодать, которая 
укрепляет и соединяет ум и сердце, равно как и все остальные душев-
ные силы, ослабленные в результате грехопадения. То есть соедине-
ние ума и сердца является целебным действием, которое осущест-
вляется благодаря гармоничному сосуществованию божественного 
и человеческого факторов», — так описывает архимандрит Захария 
начало приобретения человеком ипостаси, божественной личности 
[там же: 218]. Архимандрит Захария приводит четыре основных яв-
ления, открывающихся в практике Иисусовой молитвы и непосред-
ственно задействующих сердце как орган духовного познания и ме-
сто встречи с Богом: «Во-первых, благодаря онтологической связи 
имени с личностью Иисуса, действие Божества передается душе 
и телу. Весь человек постепенно освобождается от плотского мудр-
ствования и власти греха и становится целью “посещения” Господня. 
<…> Во-вторых, подвижник, пытаясь удержать ум в сердце через со-
средоточение внимания на одной лишь мысли Божией, постепенно 
научается не обращать внимания на сатанинские помыслы, которые 
насильственно пытаются проникнуть и помешать священному дела-
нию молитвы. В-третьих, благодаря молитве подвижник упражня-
ется в том, чтобы удерживать те Божественные помыслы, которые 
расширяют его сердце и “пленяют всякое помышление в послуша-
ние Христу” (2 Кор. 10, 5). Тогда все способствует его освящению 
через любовь в Духе. В-четвертых, трезвение ума становится чем-то 
естественным, потому что Тот, Кто царствует в сердце, превосходит 
все, что есть в мире сем» [Захария, 2002: 219]. Как полагал старец 
Софроний, все духовные дары были даны этому миру в акте схож-
дения Сына Божия на землю и в преисподнюю, а затем с его восхож-
дением. Подобный путь надлежит пройти и человеку: «Он низводит 
свой ум в глубины сердца и там встречает Спасителя Бога. Когда ум 
окрыляется благодатью, он воцаряется в сердце, то есть во всем бы-
тии человека, и возносит все его существование к Богу» [там же: 219]. 
Таким образом, высшей точкой духовного преобразования, которое 
наступает благодаря деланию умной молитвы, является момент «бла-
говоления Божия»: отверзается сердце, и человек через него обрета-
ет опыт вечности. «В него входит и поселяется Бог, осуществляя ис-
тинное обновление человека в онтологическом плане Своей Любви» 
[там же: 221]. Таким образом, наиглавнейшая роль в процессе этой 
онтологической трансформации отводится сердцу.

4. Сердце как вместилище всех чувств и переживаний человека.
Сердце является главным олицетворением внутренней при-

роды человека. «Сторона чувства — сердце», — писал Феофан 
Затворник [Феофан Затворник, 2016: 410]. Оно сосредотачивает 
в себе все духовные и душевные переживания человека, как поло-
жительные, так и отрицательные. Имея соответствие с физическим 



169

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

сердцем, вбирающим в себя кровь и вновь отдающим ее органам и 
тканям, духовное сердце вбирает в себя все впечатления внешнего 
мира, все реакции человека на события его жизни, все его пережи-
вания и страсти, «таинственно объединяет их в себе, переживает 
их и реагирует на них через изменение настроения, желания, эмо-
ции, помыслы, побуждая человека к определенным поступкам» 
[Леонов, 2016: 84]. В Евангелии об этом говорится следующее: 
«От избытка сердца говорят уста. Добрый человек из доброго 
сокровища выносит доброе, а злой человек из злого выносит злое» 
(Мф. 12, 34–35). В терминах психологии ум можно обозначить 
«сознанием», а сердце — «бессознательным». Феофан Затворник 
напоминал о том, что ум должен быть стражем сердца, чтобы не 
попала в него скверна: «Всякого подходящего, помысел, чувства, 
желание, — спрашивай: свой или чужой. Чужих гони без жало-
сти, — и будь не умолим» [Феофан Затворник, 1892].

Также и Симеон Новый Богослов полагал основным требо-
ванием Бога к человеку очищение сердца посредством внимания 
[Симеон Новый Богослов, 1993: 191]. Для большинства людей 
содержимое своего сердца остается неведомым, и неосознавае-
мые влечения получают власть над человеком. Как пишет прот. 
В. Леонов, «греховность всякого рода, воспринятая сердцем, по-
рождает в сознании человека как бы немотивированные греховные 
желания, слова, поступки и помыслы» [Леонов, 2016: 87]. Макарий 
Великий метафорично говорит о содержимом сердца следующее: 
«Сердце — малый сосуд, но там есть змии, там есть львы, там есть 
ядоносные звери… там пути негладкие и стропотные, там пропа-
сти» [Макарий Великий, 2004: 240]. Однако, по мысли святого отца, 
сердце — также и сокровищница, в которой «Бог, там Ангелы, там 
жизнь и царство, там свет и апостолы, там сокровища благодати, 
там есть все» [там же: 240]. Согласно православной богословской 
мысли, посредством любви к Богу, духовного делания: аскезы, мо-
литвенной практики, — и по благодати Божией сердце может очи-
ститься от скрытой греховности и достигнуть святости.

В контексте рассмотрения проблемы христианского кардио-
центризма в ракурсе трансплантологии значимым также является 
вопрос о психологической идентичности человека: в контексте 
православной антропологии — это вопрос о сохранении ипоста-
сной или духовно-личностной идентичности. Поскольку сердце 
в восточно-христианской антропологии — это важнейший духов-
ный орган, играющий особую роль на пути мистического восхож-
дения души к Богу, а между духовным сердцем и физическим есть 
определенное соответствие и синхронизация, то не будет ли, с точ-
ки зрения православного мистицизма, нарушена духовно-лич-
ностная идентификация реципиента при пересадке донорского 



170

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

сердца? Интервьюирование людей, перенесших трансплантацию 
сердца, показало, что у большинства из них психологическая са-
моидентификация претерпела изменения. Психиатры и нейро-
биологи высказали предположение, что подобные явления могли 
быть вызваны серьезным стрессом, перенесенным организмами 
реципиентов в результате сложнейшей операции. Однако объяс-
нить наличие корреляций между изменениями в психике и пове-
дении реципиентов и темпераментом, наклонностями и образом 
жизни доноров на основании данной гипотезы оказалось невоз-
можным. Была предложена новая гипотеза, находящая пока мало 
научных обоснований, так называемая теория клеточной памяти 
[Pearsall, 1999]. В рамках православной антропологии данный 
феномен находит метафизическое объяснение. Выше мы поста-
рались раскрыть метафизическое содержание проблемы кардио-
центризма в восточно-христианской традиции. Согласно ей, серд-
це — наиглавнейший духовный орган, влияющий на все сферы 
душевного и телесного бытия человека. Духовное сердце имеет 
связь и соответствие с физическим сердцем. Поскольку все пе-
режитое человеком оставляет на сердце своеобразный оттиск, то 
сердце донора способно перенести этот оттиск или хотя бы его 
часть на душевно-телесную организацию реципиента, влияя в той 
или иной степени на его духовно-личностную идентификацию. 
Следуя данной логике, можно предположить, что влияние будет 
зависеть от наклонностей донора и его духовного развития, а так-
же духовной силы и целеполагания самого реципиента. 

Ранее мы обозначали наиболее очевидные трудности принятия 
православной церковью нового критерия смерти человека — кри-
терия смерти мозга и отказа от традиционных критериев остановки 
сердца и прекращения дыхания. В рамках католической традиции 
этот вопрос нашел позитивное разрешение. Как высказался в сво-
ем выступлении Папа Иоанн Павел II на XVIII международном 
Конгрессе по трансплантации органов 29 августа 2000 года, смерть 
в ее «первичном» или метафизическом смысле не может устано-
вить ни один научный метод, и в этом смысле она была и остается 
тайной. По причине этого метафизическая составляющая смерти 
выносится за скобки, и фактически в качестве критерия смерти 
человека признается отсутствие мозговой активности. Позиция ка-
толической церкви по этому вопросу обозначена так: «…критерий, 
принятый в более поздние времена для установления факта смер-
ти, а именно полное и необратимое прекращение всякой мозговой 
деятельности, если его строго применять, по-видимому, не проти-
воречит существенным элементам здравой антропологии. Поэтому 
медицинский работник, профессионально ответственный за уста-
новление смерти, может использовать эти критерии в каждом 



171

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

отдельном случае в качестве основы для достижения той степени 
уверенности в этическом суждении, которую моральное учение 
описывает как “моральную уверенность”. Эта моральная уверен-
ность считается необходимой и достаточной основой для этически 
правильного курса действий» [Juan Pablo II, 2000].

Особенности восточно-христианской метафизики и богословия 
делают невозможным подобный прагматичный подход к принятию 
критерия смерти человека. Рассуждая о различии западного христи-
анства и восточного, греческий философ и богослов Х. Яннарас пи-
шет о том, что в католичестве «истина отождествляется с интеллек-
туальными определениями, объективируется, подчиняется утилитар-
ности, и эта ставшая утилитарной истина объективирует саму жизнь, 
превращает ее в технологическую истерию и отчуждение человека» 
[Яннарас, 2005: 90]. В контексте трансплантологии, как нам представ-
ляется, католическая церковь сделала как раз многое, чтобы преодо-
леть отчуждение человека. Сама позиция католических священников, 
включающих себя в реестры потенциальных доноров, способствовала 
распространению христианских этических ценностей в этой сфере. 
Однако невозможно не согласиться с Яннарасом по поводу отождест-
вления истины в западном христианстве с интеллектуальными опре-
делениями. Метафизические истины, в силу их трудноприменимости 
в утилитарной прагматике, исчезают из биоэтического дискурса ка-
толической церкви. Очень метко об этом пишет опять же Х. Яннарас: 
«Подчинение опыта церкви рационалистической достоверности под-
готовило и рационалистическое опровержение этой достоверности. 
Рационализм, освобожденный от метафизических гарантий, которы-
ми снабжала его схоластика, подготовил в истории господство индиви-
дуалистического эмпиризма» [там же: 90]. В отличие от католичества 
и протестантизма православное христианство не отказывалось от ме-
тафизических истин, не выносило их за скобки, они по-прежнему со-
ставляют основу ее антропологического учения и богословия. В своей 
основе восточно-христианские представления о Боге и человеке исхо-
дят из апофатизма ипостаси, или божественной личности. Согласно 
этим представлениям, основа и центр жизни находится в сердце чело-
века, поэтому однозначное принятие критерия прекращения мозговой 
активности в качестве основного критерия смерти человека привело 
бы православную церковь в противоречие с собственным богословием 
и метафизикой. «Потому-то и человек может одухотвориться, что ему 
дано при творении нечто от Духа. <...> Тело может стать одухотворен-
ным» (1 Кор. XV, 44). «В этом устроении человека “по образу” и видно 
отображение иного плана, видно, что человек изначально божественен, 
что он не только земнороден, что в нем заложено богочеловеческое, 
почему и своим устроением он символически говорит о Боге. При 
большей чуткости и прозорливости можно, всматриваясь в человека, 



172

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

читать символические начертания руки и по нему учиться интуитивно 
богословствовать. И человек этот ждет своего возвращения в вожде-
ленное отечество, чтобы снова стать жителем рая, как о том говорит 
погребальный чин» [Киприан, 2006: 349], — эти слова архимандрита 
Киприана как нельзя лучше иллюстрируют содержание восточно-хри-
стианского апофатизма личности, который представляя собой путь 
Богопознания в сакральной сфере, является религиозно-мотивирован-
ным путем защиты целостной природы человека (в единстве телесно-
го и духовного) в профанном мире. Под последним в рамках нашего 
исследования мы подразумеваем сферу биотехнологического знания. 
Трансплантология как часть этой сферы подвержена воздействию 
научного редукционизма, низводящего сложную природу человека 
до физиологических составляющих и полагающего духовно-личност-
ные аспекты человека в качестве производных мозговой активности. 
Кардиоцентризм, являясь одной из центральных метафизических кон-
цепций восточно-христианской антропологии, представляет собой 
полностью противоположный редукционизму религиозно-антрополо-
гический подход к человеку. 

* * *

В результате исследования проблемы восточно-христианского кар-
диоцентризма в контексте трансплантологии мы пришли к выводу 
о том, что концепты религиозно-философской антропологии в целом 
и концепт сердца в частности могут быть рассмотрены как ряд иде-
альных религиозно-метафизических конструктов, которые, с одной 
стороны, могут быть противопоставлены экономическому утилита-
ризму, с другой – упрощенному подходу к телу человека как биоло-
гическому механизму [см.: Курганова, 2018], а его органам — как 
к биологическим запчастям, и, наконец, они могут быть восприняты 
и поняты в своем буквальном феноменологическом значении — как 
содержание сознания человека, оказывающее основную регулятив-
ную функцию (религиозный код) в жизни верующих индивидов, 
а также как неосознаваемые мотивы выбора на уровне коллективных 
архетипов и символов, даже если мы говорим о неверующих потен-
циальных участниках программ органного донорства.

The Multidimensionality of the Body:  
The Problem of Eastern Christian Cardiocentrism 
in the Context of Transplantation
Irina G. Kurganova 
CSc in Philosophy, Junior Researcher. 
RAS Institute of Philosophy.



173

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

ORCID: 0000-0001-7207-2095
oceania@list.ru

Abstract. The article is an interdisciplinary study of the Christian problem 
of cardiocentrism. The traditional criteria of life in Christian anthropology 
were breathing and heartbeat; they were considered to be manifestations 
of the soul that God breathed into man. Advances in medical science have 
led to a factual overcoming of traditional criteria for human death, such 
as cessation of breathing and cardiac arrest, in favor of a new criterion: brain 
death. Although  organ donation has been  legitimized  by the Orthodox 
Church, the question of  criteria for human  life  remains debatable. The 
theological position excludes the presence of the soul in any separate 
organ, but this does not exclude the special spiritual connection between 
the organs and the soul. This question is of particular importance in relation 
to the heart, in addition to its physical function it is also given a spiritual 
role in Christian anthropology. The problem of cardiocentrism in the context 
of transplantology seems to be very serious and requires special research.
Keywords: concept of the heart, cardiocentrism, transplantology, organ 
donation, religion and transplantology, religion and science, religious and 
philosophical anthropology, philosophy of religion.
For citation: Kurganova I.G. The Multidimensionality of the Body: 
The Problem of Eastern Christian Cardiocentrism in the Context of 
Transplantation // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. P. 155–175. DOI: 10.31857/
S0236200725020099

Литература/References

Альбедиль М.Ф. Зеркало традиции. СПб.: Азбука-классика, Петербургское 
Востоковедение, 2003.
Albedil M.F. Zerkalo traditsii [Mirror of Tradition]. St. Petersburg: Azbuka-
klassika, Peterburgskoe Vostokovedenie Publ., 2003.

Нисский Г. Об устроении человека // О человеке. Сборник трактатов / пер. с греч. 
СПб.: Азбука, 2011.
Nyssa G. Ob ustroenii cheloveka [On the Making of Man]. O cheloveke. 
Sbornik traktatov [About man. Collection of Treatises], transl. from Greek. 
St. Petersburg: Azbuka Publ., 2011.

Ефрем Сирин, свт. Творения. Т. 4. М.: Отчий дом, 1995. 
St. Ephrem the Syrian. Tvoreniya [Creations]. Vol. 4. Moscow: Otchij dom 
Publ., 1995.

Захария (Захару), архим. Христос как путь нашей жизни. Введение в богословие 
старца Софрония (Сахарова). М.: Лепта-Пресс, ПСТГУ, 2002. 
Arch. Zacharias (Zacharou). Hristos kak put' nashej zhizni. Vvedenie 
v bogoslovie starca Sofroniya (Saharova) [Christ, Our Way and Our Life. 
A Presentation of the Theology of Archimandrite Sophrony]. Moscow: Lepta-
Press, St. Tikhon’s Orthodox Theological Institute Publ., 2002. 

Иванюшкин А.Я., Попова О.В. Проблема смерти мозга в дискурсе биоэтики. М.: 
НБ-Медиа, 2013. 



174

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Ivanyushkin A.Ya., Popova O.V. Problema smerti mozga v diskurse bioetiki 
[The Problem of Brain Death in the Discourse of Bioethics]. Moscow:  
NB-Media Publ., 2013. 

Киприан (Керн), архим. Антропология Св. Григория Паламы. Киев: Изд-во им. 
свят. Льва, 2006. 

Arch. Cyprian (Kern). Antropologiya Sv. Grigoriya Palamy [Anthropology of 
St. Gregory Palamas]. Kiev: Izd-vo im. svyat. L'va Publ., 2006. 

Курганова И.Г. Влияние христианской антропологической мысли на принятие 
индивидом решения об участии в программах органного донорства: кон-
цепты плоти и жертвы в свете трансплантологии // Вестник Русской хри-
стианской гуманитарной академии. 2018. № 4. С. 158–172.

Kurganova I.G. Vliyanie hristianskoj antropologicheskoj mysli na prinyatie 
individom resheniya ob uchastii v programmah organnogo donorstva: koncep
ty ploti i zhertvy v svete transplantologii [The influence of Christian Anthro
pological Thought on an Individual’s Decision to Participate in Organ Donation 
Programs: the Concepts of Flesh and Sacrifice in the Light of Transplantology]. 
Vestnik Russkoj hristianskoj gumanitarnoj akademii [Review of the Russian 
Christian Academy for the Humanities]. 2018. N 4. P. 158–172.

Леонов В., прот. Основы православной антропологии. М.: Изд-во Московской 
Патриархии, 2016.

Arch. Leonov V. Osnovy pravoslavnoj antropologii [Fundamentals of 
Orthodox Anthropology]. Moscow: Moscow Patriarchate Publ., 2016.

Святитель Лука (Войно-Ясенецкий). Дух, душа и тело. М.: Даръ, 2021. 

Luke (Voino-Yasenetsky), St. Duh, dusha i telo [Spirit, Soul and Body]. 
Moscow: Dar Publ., 2021.

Макарий Великий, преп. Беседа 43,7 // Духовные беседы, послания и слова. М.: 
Изд-во Срет. монастыря, 2004.

St. Macarius the Great. Beseda 43,7. [Conversation 43.7]. Duhovnye be
sedy [Spiritual Conversations, Messages and Words]. Moscow: Sretensky 
Monastery Publ., 2004. 

Мезрич Дж. Когда жизнь становится смертью: будни врача-трансплантолога / 
пер. с англ. К.В. Банникова М.: Бомбора, 2019.

Mezrich J.D. Kogda smert’ stanovitsya zhizn’yu: budni vracha-transplantologa 
[When Death Becomes Life: Notes from a Transplant Surgeon], transl. from 
English by K.V. Bannikov. Moscow: Bombora Publ., 2019.

Немесий Эмесский, еп. О природе человека // О человеке. М.: Азбука, 2011.

Nemesius of Emesa, Bishop. O prirode cheloveka [On Human Nature]. 
O cheloveke [About Man]. Moscow: Azbuka Publ., 2011.

Попова О.В. Этические проблемы развития донорства после необратимой оста-
новки сердца // Апории современной трансплантологии. М.: Канон+, 
2019. С. 112–126.

Popova O.V. Eticheskie problemy razvitiya donorstva posle neobratimoj 
ostanovki serdca [Ethical Problems in the Development of Donation after 
Irreversible Cardiac Arrest]. Aporii sovremennoj transplantologii [Aporia of 
Modern Transplantology]. Moscow: Kanon+, 2019. P. 112–126.



175

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.Г. Курганова 
Многомерность 
тела: проблема 
восточно-хри-
стианского кар-
диоцентриз-
ма в контексте 
транспланто-
логии

Резник О.Н., Скворцов А.Е., Попова О.В. Этическая проблематика донорства ор-
ганов при необратимой остановке сердца // Вестник трансплантологии и 
искусственных органов. 2018. Т. 20 (3). С. 116–125.
Reznik O.N., Skvorcov A.E., Popova O.V. Eticheskaya problematika 
donorstva organov pri neobratimoj ostanovke serdca [Ethical Issues of Organ 
Donation in Case of Irreversible Cardiac Arrest]. Vestnik transplantologii i 
iskusstvennyh organov [Bulletin of Transplantology and Artificial Organs]. 
2018. Vol. 20 (3). P. 116–125.

Симеон Новый Богослов, прп. Творения. Т. 2. М., 1890. Репринт. Свято-Троицкая 
Сергиева Лавра, 1993. 
St. Simeon the New Theologian. Tvoreniya [Creations]. Vol. 2. Moscow, 1890. 
A reprint. Trinity Lavra of St. Sergius Publ., 1993. 

Феофан Затворник, свт. Примеры записывания добрых мыслей, приходящих 
во время богомыслия и молитвы, — числом — 162 // Письма к разным 
лицам о разных предметах веры и жизни епископа Феофана. М.: Типо-
Литография Ефимова, 1892. С. 428–465.
St. Theophan the Recluse. Primery zapisyvaniya dobryh myslej, prihodyashchih 
vo vremya bogomysliya i molitvy, — chislom —162 [Examples of Recording 
Good Thoughts that Come During Thinking about God and Praying — Num
bering 162]. Pisma k raznym licam o raznyh predmetah very i zhizni episkopa 
Feofana [Letters to Various People about Various Subjects of Faith and the 
Life of Bishop Theophan]. Moscow: Yefimov Printing and Lithography, 1892.

Феофан Затворник. Что есть духовная жизнь и как на нее настроиться. 
Письмо 8 // Основы православной антропологии. Хрестоматия. М.: Изд-
во Московской Патриархии, 2016. 
St. Theophan the Recluse. Chto est duhovnaya zhizn i kak na nee nastroitsya. 
Pismo 8. [What is Spiritual Life and How to Tune in to it. Letter 8]. Osnovy 
pravoslavnoj antropologii. Hrestomatiya [Fundamentals of Orthodox 
Anthropology. Collection]. Moscow: Moscow Patriarchate Publ., 2016. 

Яннарас Х. Личность и эрос // Яннарас Х. Избранное: личность и эрос / пер. 
с греч. Г.В. Вдовиной. М.: РОССПЭН, 2005. 
Yannaras Сh. Lichnost i eros [Person and Eros]. Izbrannoe: lichnost i eros 
[Favorites: Person and Eros]. Moscow: ROSSPEN Publ., 2005. 

Juan Pablo II. Discurso del Santo Padre Juan Pablo II con Occasion del XVIII 
Congreso Internacional de la Sociedad de Transplantes. Vatican. 29.03.2000 
[Electronic resource]. URL: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/
speeches/2000/jul-sep/documents/hf_jp-ii_spe_20000829_transplants.html 
(date of access: 01.03.2025).

Pearsall P. The Heart’s Code: Tapping the Wisdom and Power of Our Heart Energy. 
New York: Broadway Books, 1999.


