
141

УДК 616-339.726,217:001.53[271.2+272]

©2025     И.В. СИЛУЯНОВА 

DOI: 10.31857/S0236200725020088

ДАРЫ ИЛИ ЖЕРТВЫ, ПРЕДЕЛЫ ИЛИ 
ГРАНИЦЫ: СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ 
ПРАВОСЛАВНОГО И КАТОЛИЧЕСКОГО 
ПОДХОДОВ К ТРАНСПЛАНТАЦИИ

Силуянова Ирина Васильевна — доктор фило-
софских наук, профессор кафедры биоэтики ин-
ститута гуманитарных наук. 
Российский национальный исследовательский ме-
дицинский университет им. Н.И. Пирогова Минз-
драва РФ. 
Российская Федерация, 117997 Москва, ул. Остро-
витянова, д. 1. 
ORCID: 0000-0001-9321-9519
siluan@mail.ru

Аннотация. Проблемы жизни и смерти человека всегда находились в цен-
тре внимания христианской культуры. Трансплантология — направление со-
временной медицины, которое обеспечивает сохранение жизни путем из-
менения отношения к смерти. Смерть человека связывается с практически-
ми моральными и медицинскими проблемами переноса органов, тканей, 
клеточных культур от человека к человеку, мертвому или живому, а также 
органов животных или органов, искусственно созданных. Внедрение новых 
медицинских технологий делает необходимым решение вопросов об эти-
ческом смысле смерти, о моральном статусе умершего человека, о праве 
врачей на изъятие органов умершего и праве человека на свое тело после 
смерти, о возможности религиозного обоснования донорства. В статье ана-
лизируется решение указанных проблем в системе христианского этичес
кого сознания. Методом достижения поставленной задачи является срав-
нительный анализ официальных документов Русской православной церк-
ви и Католической церкви. Исследование осуществляется в определенной 
последовательности: общее отношение к трансплантации, богословское 



142

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

оправдание работы врача-трансплантолога, разъяснение принципа соли-
дарности, отношение к видам трансплантации, отношение к мертвому 
телу, оценка критериев смерти человека, злоупотребления и торговля ор-
ганами и тканями человека, донорское использование тканей человеческих 
эмбрионов и плодов в регенеративной медицине. В заключение выявля-
ются различия и общие позиции в понимании границ, которые нельзя на-
рушать в вопросах жизни и смерти человека, в «Основах социальной кон-
цепции Русской Православной Церкви» (2000) и двух католических доку-
ментах — «Хартии работников здравоохранения» (1994) и «Новой хартии 
работников здравоохранения» (2018).
Ключевые слова: трансплантация, мораль, биоэтика, православие, като-
лицизм, критерии смерти, мертвое тело, солидарность, эмбриональное 
донорство, жертвенность.
Ссылка для цитирования: Силуянова И.В. Дары или жертвы, преде-
лы или границы: сравнительный анализ православного и католическо-
го подходов к трансплантации // Человек. 2025. Т. 36, № 2. С. 141–154.  
DOI: 10.31857/S0236200725020088

Для христианской культуры связь религии и медицины имеет 
глубокие основания. «…Совершаю исцеления» (Лк. 13–32), 
— говорил Иисус Христос, проявляя свою Божественную 

сущность. Дары исцеления от различных недугов в Евангелиях бо-
лее многочисленны, чем все другие чудеса. Иисус Христос враче-
вал души и тела увечных, хромых, слепых, глухих, парализованных, 
прокаженных. Люди приходили к нему «слушать и врачеваться» 
(Лк. 5:15; Мф. 4:23). 

Число нуждающихся в исцелении сегодня значительно возрос-
ло. Более 55 тыс. болезней фиксирует последний, 11-й пересмотр 
Международной классификации болезней (МКБ-11), осуществлен
ный Всемирной организацией здравоохранения (ВОЗ) в 2018 году. 
Вместе с ростом заболеваний растет и число этических вопросов 
к медицинской науке. Современная диагностика, как и общее 
развитие медицины, основана на научных фактах и исследовани-
ях, в том числе мертвых человеческих тел. Современная транс-
планталогическая медицина предлагает лечение многих болезней, 
используя органы и (или) ткани умерших людей. Допустима ли 
такая практика? Каков морально-этический статус умершего че-
ловека? Можно ли говорить о сохранении права человека на свое 
тело после смерти? Возможно ли религиозно обоснованное до-
норство? Морально ли продление жизни одного человека за счет 
другого? Обладает ли смерть этическим смыслом? Допустимы 
ли действия по изъятию органов умершего при трансплантации? 



143

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.В. Силуянова 
Дары или жерт-
вы, пределы 
или границы: 
сравнительный 
анализ право-
славного и като-
лического под-
ходов к транс-
плантации

Поиск ответов на вышеозначенные вопросы исторически и логи-
чески связан с богословием, в центре внимания которого всегда 
находились проблемы жизни и смерти человека. 

В истории культуры широко известен запрет на прикосновение 
к мертвому телу в Ветхом Завете: «И сказал Господь Моисею: объя-
ви священникам, сынам Аароновым, и скажи им: да не оскверняют 
себя прикосновением к умершему из народа своего» (Лев. 21:1–4). 
Люди, которые прикасаются к мертвым телам человеческим, те-
ряют свою чистоту (Чис. 9:6). Несмотря на то, что христианство 
не принимает ряда иудейских положений (например, соблюдение 
Галахи, свода законов и установлений иудаизма, не было необходи-
мым для обращенных в христианство неевреев), вопрос о границах 
и пределах отношения к мертвому телу, а также об осмыслении че-
ловеческой телесности — один из значимых для христианства. 

В православной антропологии тело — реальность, которая 
и есть сам человек как субъект единства души и тела [Ларше, 
2021: 20]. Тело человека обладает ценностью, так как призвано 
участвовать в будущей вечной жизни. Любое покушение на тело 
с этой точки зрения является покушением на саму личность и по-
тому греховно. В воскресении тело будет освобождено от своих 
прошлых немощей и обретет целостность. По Тертуллиану это 
звучит следующим образом: «А если плоть будет восстановлена 
из разложения, то тем более избавится и от увечья» [там же: 108]. 
Принадлежность мертвого тела личности человека не позволяет 
рассматривать такое тело как безличный предмет или объект и об-
ращаться с ним соответствующим образом. Тело — не предмет 
или объект, а элемент субъекта, то есть личности человека. С этой 
точки зрения всякое уважение к телу свидетельствует об уваже-
нии к личности. Христианская этика исключает возможность 
обходиться с телом покойного, будь то целое тело либо тот или 
иной его орган, как с предметом или объектом и указывает на не-
обходимость проявления к телу покойного уважения — такого, 
которое подобает всей личности усопшего человека [там же: 107]. 
Подобная позиция исходит из самой сути христианского отноше-
ния к смерти, заключающейся в том, что «живые или мертвые, 
в этом мире… или покинув его, мы все живы во Христе, ибо мы 
соединены с Ним и в Нем имеем свою жизнь» [Шмеман, 2013: 55]. 

Христианское понимание тела отличается от представлений 
о нем различных натуралистическо-прагматических концепций, 
которые исторически оказывали большое влияние на медицину. 
В истории новоевропейской культуры они не раз направляли нау-
ку на путь сложных противоречивых отношений с религией, при-
давая научной картине мира особый мировоззренческий и поли-
тический статус. Это проявлялось прежде всего в возникновении 



144

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

различных законодательных регуляторов поведения человека. Так, 
известны три формы юридического регулирования изъятия орга-
нов у умершего человека — рутинное изъятие, презумпция согла-
сия (предполагаемое согласие) и презумпция несогласия. Рутинное 
изъятие полностью подчинено интересам и потребностям науки. 
Данная модель длительное время (1937–1992) существовала в со-
ветской системе здравоохранения. В 1991 году ВОЗ утвердила такой 
документ, как «Руководящие принципы ВОЗ по трансплантации 
человеческих органов» (резолюция WHA44.25), согласно которому 
рутинное изъятие потеряло свою правомерность. Приемлемыми 
для цивилизованного общества стали два основных принципа — 
принцип презумпции согласия и принцип презумпции несогласия. 

Понятие «презумпция» (лат. рraesumptio) означает «пред-
положение о чем-либо». Принцип презумпции несогласия, или 
принцип испрошенного согласия, означает, что изъятие органа 
осуществляется при условии, когда умерший до своей кончины 
явно заявлял о своем согласии на изъятие органа из его трупа либо 
родственник умершего выражает такое согласие (в случае, когда 
умерший не оставил подобного заявления).

В соответствии с принципом презумпции согласия (предпола-
гаемого согласия) отсутствие выраженного отказа умершего при 
жизни на изъятие органов из его трупа трактуется как согласие. 
И если возражений не высказывают его родственники, то каждый 
человек практически автоматически превращается в донора после 
смерти. К недостаткам принципа презумпции согласия относится 
то, что в подобной ситуации врач вынужден совершать, по сути, 
насильственное действие, так как действие с человеком или его 
собственностью (органом) без его (человека) согласия определя-
ется в этике как насилие, а также то, что врач не может защитить 
неосведомленного человека. Более того, предполагаемое согласие 
при определенных условиях вообще становится средством для 
уклонения от получения согласия. Предполагаемое согласие че-
ловека закреплено в двух федеральных законах РФ: от 21 ноября 
2011 года № 323-ФЗ «Об основах охраны здоровья граждан в РФ» 
и от 22 декабря 1992 года N 4180-I «О трансплантации органов 
и (или) тканей человека» (ст. 8).

Рост регламентирующих документов касательно транспланта-
ции очевиден. Это министерские приказы и инструкции, специ-
альные законы, которые разрабатывают и принимают современные 
государства Европы и Америки, Азии и Африки. Даже такие вы-
дающиеся достижения медицины, как изобретение шприца и игл, 
или использование рентгеновского излучения, или открытия ми-
кробиологии и бактериологии, или даже формирование «эры ан-
тибиотиков», не сопровождались созданием и принятием такого 



145

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.В. Силуянова 
Дары или жерт-
вы, пределы 
или границы: 
сравнительный 
анализ право-
славного и като-
лического под-
ходов к транс-
плантации

обилия регламентирующих документов. Данное обстоятельство 
свидетельствует о том, что выход трансплантации на уровень «фи-
зического» управления послесмертием человека является не уз-
коспециальным, частным медицинским делом, но социокультурной 
реальностью, требующей своего «метафизического» осмысления. 
Законодательные регуляторы хотя и разнятся и меняются, но тем 
не менее радикально влияют на представления человека о жизни 
и мире и изменяют их. Противоречия между юридическим и мо-
ральным регулированием медицинской практики и их несовпаде-
ние небезопасны для человека и общества, так как своим следстви-
ем имеют утрату силы морального благодатного порядка человече-
ских отношений. Обращение христианских конфессий к этическим 
проблемам регулирования вопросов трансплантологии неслучайно 
и значимо как реальная форма утверждения силы и значения тради-
ционных ценностей жизни и достоинства человека.

История принятия основных документов 
о трансплантации 
В своем выступлении на Первом Международном конгрессе по пе-
ресадкам органов (проходил 21–24 июня 1991 года в Питтсбурге, 
Пенсильвания) Иоанн Павел II говорит о том, что технически-
ми возможностями пересадки органов «нам брошен вызов лю-
бить ближнего по-новому», даже вне пределов земной жизни, 
вне пределов, поставленных самой природой [Хартия, 1996: 76]. 
С православной позиции, сомневаясь в весомости технических 
форм «любви по-новому», архимандрит Софроний (Сахаров)* 
утверждает: «Технический прогресс вовсе не является прогрес-
сом и духовным» [Софроний, 2007: 145]. Эти тонкие и в то же 
время принципиальные различия в христианском осмыслении 
развивающихся новых биомедицинских технологий и сегодня со-
храняют свою актуальность и значимость для принятия решений 
и участия в них врачей и пациентов.

В 1996 году в Ватикане и Москве выходит «Хартия работников 
здравоохранения» [Хартия, 1996] — «рабочий инструмент» для 
католиков о границах, которые нельзя нарушать в вопросах жизни 
и смерти человека. В результате дискуссий о новых достижени-
ях в области биомедицины названный текст католической хартии 
пересматривается и обновляется, и в 2018 году Папский совет 

*  Архимандрит Софроний (Сахаров) 27 ноября 2019 года Константинопольской 
православной церковью канонизирован в лике преподобных.



146

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

по пастырскому попечению о работниках здравоохранения прини-
мает «Новую Хартию работников здравоохранения» [Новая хар-
тия, 2018]. В 2000 году в Москве Архиерейский Собор утверждает 
«Основы социальной концепции Русской Православной Церкви» 
(ОСК РПЦ), в которых раздел 12 «Проблемы биоэтики» полно-
стью посвящается анализу последних, включая и вопросы о транс-
плантации [Основы, 2001: 90–103]. 

Сравнительный анализ доктринальных позиций Католической 
церкви и Русской православной церкви выявляет ряд общих по-
зиций, но также свидетельствует об их различиях и особенностях. 

Признание трансплантации как вида  
медицинской практики
Признание трансплантации как вида медицинской практики 
характерно и для православной, и для католической позиций. 
«Прогресс и распространение медицины и хирургии трансплан-
тации допускает сегодня лечение и исцеление многих больных, 
которые до недавнего времени могли только дожидаться смер-
ти», — фиксирует «Хартия работников здравоохранения» [Хартия, 
1996: 75]. В ОСК РПЦ отмечается: «Современная трансплантоло-
гия (теория и практика пересадки органов и тканей) позволяет 
оказать действенную помощь многим больным, которые прежде 
были бы обречены на неизбежную смерть или тяжелую инвалид-
ность» [Основы, 2001: 97]. Но если эти позиции были, по сути, 
просто признанием факта существования такого направления 
в медицине, то «Новая хартия работников здравоохранения» 
возводит трансплантацию на уровень «особой формы свидетель-
ства о милосердии» и воплощения моральной ценности служения 
жизни и солидарности, связывающей между собой людей [Новая 
хартия, 2018: 103].

Посреднический характер медицинской  
практики врача
«Хартия работников здравоохранения» Папского совета по апо-
стольству для работников здравоохранения — документ, обра-
щенный прежде всего к работникам здравоохранения. Поэтому 
здесь особое место занимает попытка богословского оправдания 
врача-трансплантолога как поверенного в «тайне любви», прежде 
всего в работе с трупами людей, и как ненаказуемого за нанесение 
травм и ущерба донорам в случае забора органов от живого чело-
века. В подобных условиях медицинский работник «становится 



147

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.В. Силуянова 
Дары или жерт-
вы, пределы 
или границы: 
сравнительный 
анализ право-
славного и като-
лического под-
ходов к транс-
плантации

посредником чего-то особенно значительного — дарения себя 
самого, осуществляемого человеком даже после смерти, с тем 
чтобы кто-то другой мог жить» [Хартия, 1996: 80]. «Сложность 
операции, необходимость действовать быстро и быть максималь-
но сконцентрированным на задаче не должны привести к тому, что 
врач потеряет из виду тайну любви, сокрытую в его деятельно-
сти» [Новая хартия, 2018: 104]. В ОСК РПЦ отдельного попечения 
о работе врачей такой специальности нет. Документ Русской пра-
вославной церкви — это форма привлечения внимания к данной 
проблематике и сообщества в целом, и каждого пациента (будь он 
донор или реципиент), и каждого человека, осмысливающего для 
себя непростые нравственные вопросы своего послесмертия.

Понимание принципа солидарности
В «Новой хартии» различаются и признаются аутологичная 
трансплантация (пересадка собственных клеток человека ему же) 
и гомологическая трансплантация (забор органа у человека для 
другого человека). Для обоснования приемлемости гомологиче-
ской трансплантации в документе Католической церкви вводится 
понятие принципа солидарности [Новая хартия, 2018: 103–105]. 
В основу данного принципа положена способность человека по-
средством медицины отдавать часть себя, своей крови и своего 
тела, чтобы другие продолжали жить. Этот принцип, объединяю-
щий людей, провозглашается законным. 

В позиции ОСК РПЦ принцип солидарности и признание его 
законности отсутствуют — очевидно, вследствие отсутствия вида 
такой законности в Святом Писании и Священном Предании. 
Более того, документ Русской православной церкви указывает 
на невозможность признания гомологической трансплантации 
от живого или мертвого донора обязанностью человека. Такая по-
зиция может рассматриваться как предостережение от введения 
возможных законодательных обязательств. К сожалению, возве-
дение принципа солидарности в ранг законности способствует 
утверждению юридической доктрины презумпции согласия (пред-
полагаемого согласия) потенциального донора на изъятие органов 
и (или) тканей его тела в законодательстве ряда стран, в том чис-
ле и в России. Русская православная церковь считает подобную 
и уже действующую законность недопустимым нарушением сво-
боды человека [Основы, 2001: 98].

Во всех трех упомянутых документах признается, что услови-
ем правомерности и нравственной приемлемости эксплантации 
является добровольное прижизненное согласие донора. В случае 



148

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

если волеизъявление потенциального донора врачу неизвестно, 
последний должен выяснить волю умирающего или умершего че-
ловека, обратившись при необходимости к его родственникам.

Виды трансплантации
Помимо аутологичной и гомологической трансплантаций в рас-
сматриваемых документах упоминаются и такие виды трансплан-
таций, как ксенотрансплантация и трансплантация искусственных 
органов. В ОСК РПЦ позиция церкви относительно ксенотранс-
плантации обозначена кратко, как напоминание о возможной 
угрозе потери реципиентом идентичности, его уникальности как 
личности и представителя человеческого рода при пересадке ему 
органов и (или) тканей животных. Именно «поэтому ни при ка-
ких обстоятельствах не может быть нравственно оправдана такая 
трансплантация» [там же: 98].

Позиция Католической церкви несколько иная. «Ксенотранс
плантация правомерна при соблюдении двух условий: когда 
трансплантируемый орган не оказывает влияния на идентичность 
и целостность человека, который его получает; когда существу-
ет подтвержденная биологическая возможность успешного про-
ведения подобной трансплантации, не подвергающей излишним 
рискам реципиента» [Новая хартия, 2018: 111]. В документе 
Католической церкви обращается внимание на важность заботы 
и уважения к животным, взятым для данных процедур, а именно 
на важность не подвергать их ненужным страданиям, соблюдать 
критерии действительной необходимости и разумности, не до-
пускать неконтролируемых генетических модификаций, которые 
могут значительным образом повлиять на биоразнообразие и ви-
довое равновесие животного мира [там же: 112]. 

Кроме того, в обеих хартиях Католической церкви поднимается 
проблема морального запрета пересадки таких органов, как мозг 
и половые железы. Именно эти органы связаны соответственно 
с идентичностью личности и со способностью человека к деторо-
ждению. Они особым образом определяют уникальность челове-
ка, которую медицина должна охранять.

Вполне справедливо в своих документах Католическая цер-
ковь ставит вопрос о заборе органов у доноров в детском возрасте. 
«Особое внимание должно уделяться забору органов у доноров 
в детском возрасте ввиду необходимости применять к ребенку 
особые параметры констатации смерти и с учетом сложной пси-
хологической ситуации родителей, которые должны дать согла-
сие на забор. Необходимость в детских органах никоим образом 



149

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.В. Силуянова 
Дары или жерт-
вы, пределы 
или границы: 
сравнительный 
анализ право-
славного и като-
лического под-
ходов к транс-
плантации

не может оправдать неисполнение долга соответствующим обра-
зом отслеживать клинические признаки для установления факта 
смерти в детском возрасте» [там же: 111].

Отношение к мертвому телу
Различие в позициях Католической церкви и Русской православ-
ной церкви можно зафиксировать и в интерпретациях отношений 
к мертвому телу. Для католической позиции характерна доминан-
та юридического подхода. «Тело умершего в прямом смысле слова 
не является более субъектом права, потому что лишено личности, 
а только она может быть субъектом права» [там же: 106]. К трупу, 
согласно католической позиции, всегда необходимо относиться 
как к телу умершего человека, которое, однако, не обладает более 
достоинством.

Православной позиции не свойственна такая категоричность. 
На основании Божественного откровения Русская православ-
ная церковь исповедует веру в телесное воскресение умерших 
(Ис. 26.19; Рим. 8.11; 1 Кор. 15.42–44, 52–54; Флп. 3.21). Проблему 
отношения к мертвому телу она рассматривает не столько с право-
вой, сколько с морально-нравственной точки зрения. Достоинство 
мертвого тела человека заключается прежде всего в нашем до-
стойном отношении к этому телу. Именно поэтому в своем доку-
менте Русская православная церковь придает большое значение 
выражению почитания, подобающего телу скончавшегося челове-
ка, в обряде христианского погребения [Основы, 2001: 98].

Проблема критериев смерти
Документ Русской православной церкви свидетельствует о важ-
ности для нее определения момента смерти. В православной тра-
диции смерть — великое таинство и скорее не момент, а переход, 
требующий своего времени. Вопрос о медицинских проблемах 
установления момента смерти на основании диагноза смерти моз-
га не поднимается.

Католическая церковь также полагает, что «так называемые 
“критерии для установления смерти”, используемые сегодня в ме-
дицине, не следует понимать как научно-техническое представле-
ние о точном моменте смерти человека». Тем не менее для нее 
«критерии, предложенные наукой, — надежный способ для выяв-
ления биологических признаков уже произошедшей смерти чело-
века» [Новая хартия, 2018: 108].



150

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Проблема критериев смерти в документах Католической церк-
ви получает развернутое обсуждение. В «Хартии» 1996 года диа-
гноз смерти мозга донора оценивается как критерий рассмотре-
ния человеческого существа как трупа. «Когда констатирована… 
полная смерть мозга, дозволительно приступить как к изъятию 
органов, так и к искусственному замещению органических функ-
ций для сохранения жизнедеятельности органов, имея в виду их 
пересадку» [Хартия, 1996: 77–78].

В «Новой хартии» вопрос о достоверном установлении фак-
та смерти для изъятия органов из тела умершего рассматривается 
более детально. Документ констатирует тот факт, что в настоящее 
время при установлении смерти произошло смещение акцентов 
с традиционных кардиореспираторных признаков на так назы-
ваемый неврологический критерий в условиях существования 
различных научных мотиваций. Одна из них — практика транс-
плантации. Для Католической церкви неврологический критерий 
«не вступает в противоречие с основными элементами досто-
верной антропологической концепции целостности организма» 
[Новая хартия, 2018: 109]. При этом медицинский работник, на ко-
тором лежит профессиональная ответственность за установление 
факта смерти, может основываться на неврологическом критерии 
и энцефалических признаках при достижении в каждом отдель-
ном случае «моральной уверенности» в своем этически коррект-
ном действии [там же: 110]. «Моральная уверенность» — это 
отсутствие малейшего подозрения на возможность злоупотребле-
ния. Очевидно, осознавая сложность достижения медицинским 
работником состояния «моральной уверенности», «Новая хартия» 
полагает целесообразным «усилить междисциплинарные иссле-
дования и оценки таким образом, чтобы само общественное мне-
ние было заинтересовано в большей прозрачности информации 
об антропологических, социальных, этических и юридических 
последствиях практики трансплантации» [там же: 110–111].

Злоупотребления при трансплантации,  
торговля органами и «экономика» любви 
Интересно, что вопрос о возможных злоупотреблениях при транс-
плантации, например применение дискриминирующих либо ути-
литаристских критериев при выборе реципиентов, в «Хартии» 
1996 года не ставится. В ОСК РПЦ же констатируется, что разви-
тие такой области медицины, как трансплантология, увеличивая 
потребность в необходимых органах, порождает определенные 
нравственные проблемы и может представлять опасность для 



151

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.В. Силуянова 
Дары или жерт-
вы, пределы 
или границы: 
сравнительный 
анализ право-
славного и като-
лического под-
ходов к транс-
плантации

общества. Так, недобросовестная пропаганда донорства и ком-
мерциализация трансплантационной деятельности создают пред-
посылки для торговли частями человеческого тела, угрожая жиз-
ни и здоровью людей. Русская православная церковь считает, что 
органы человека не могут рассматриваться как объект купли-про-
дажи [Основы, 2001: 97–98].

В отличие от «Хартии» 1996 года, в «Новой хартии» вопросы 
«экономики» любви в донорстве обсуждаются. Донор бескорыст-
но и без принуждения должен соглашаться на изъятие органов. 
Бесплатное донорство органов после смерти считается законным 
[Новая хартия, 2018: 107]. При этом активно используется понятие 
«дарение». Дарение призвано противостоять торговле органами 
и различным утилитаристским критериям в практике трансплан-
тации. Тем не менее нельзя не усомниться в правомерности ис-
пользования этого понятия, имеющего глубокий духовный смысл 
[Христианство, 1993: 465]. В православном богословии понятие 
«дары» тесно сопряжено с особыми проявлениями Святого Духа, 
а не с практикой дарения подарков в человеческих отношениях. 
Поэтому в ОСК РПЦ поступки согласия человека на транспланта-
цию своих органов при жизни или после смерти характеризуются 
как самопожертвование. «Пересадка органов от живого донора 
может основываться только на добровольном самопожертвовании 
ради спасения жизни другого человека. В этом случае согласие 
на эксплантацию (изъятие органа) становится проявлением люб-
ви и сострадания» [Основы, 2001: 98].

Донорские фетальные ткани человеческих 
эмбрионов и плодов в регенеративной 
медицине
Особое внимание в рассматриваемых документах уделяется превра-
щению в доноров эмбрионов человека. Так, в ОСК РПЦ утвержда-
ется, что «с момента зачатия всякое посягательство на жизнь бу-
дущей человеческой личности преступно» [там же: 90]. Именно 
поэтому безусловно недопустимым Русская православная церковь 
считает «использование тканей и органов человеческих зародышей, 
абортированных на разных стадиях развития, для попыток лече-
ния различных заболеваний и “омоложения” организма. Осуждая 
аборт как смертный грех, Церковь не может найти ему оправдания 
и в том случае, если от уничтожения зачатой человеческой жизни 
некто, возможно, будет получать пользу для здоровья». Такая прак-
тика неизбежно способствует коммерциализации абортов, «являет 



152

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

пример вопиющей безнравственности и носит преступный харак-
тер» [там же: 99].

В «Новой хартии» Католической церкви обращается внимание 
на то, что с открытием стволовых клеток эмбрионального и не-
эмбрионального происхождения появились многообещающие 
возможности их терапевтического применения в рамках регенера-
тивной медицины. Этическая оценка такого применения зависит 
от донора стволовых клеток и методов их забора. «Совершенно 
недопустимы методы, при которых предусматривается забор 
стволовых клеток у живого человеческого эмбриона, так как это 
неизбежно приводит к его уничтожению… Незаконным является 
и забор стволовых клеток у человеческого зародыша, умершего 
в результате искусственного прерывания беременности, если име-
ется прямая связь между абортом и использованием стволовых 
клеток» [Новая хартия, 2018: 77–78].

* * *

Развитие современных биомедицинских технологий резко втор-
гается в жизнь человека, начиная с ее первых этапов и заканчи-
вая последними. Расширяющийся диапазон попыток не служить 
страдающему человеку, а управлять его жизнью вызывает се-
рьезную озабоченность общества. Применение биомедицинских 
технологий, часто больше основанное на намерениях, обещаниях, 
благих целях, чем на выверенных и наукой, и моралью средствах 
и способах их использования, не может не вызывать тревогу 
у людей. Как это ни удивительно, но несмотря на ряд догмати-
ческих различий Русская православная церковь и Католическая 
церковь едины в многих оценках научного прогресса в медицине. 
Это, безусловно, определено сплоченностью в вере в истинность 
представлений Божественного откровения о жизни как бесценном 
даре Божием, об исконной свободе человека, его богоподобном 
достоинстве и призвании к достижению совершенства «быть по-
добными образу Сына Своего» (Рим. 8, 29).

Gifts or Sacrifices, Limits or Boundaries:  
A Comparative Analysis of Orthodox  
and Catholic Approaches to Transplantation
Irina V. Siluyanova 
DSc in Philosophy, professor of the Departament of Bioethics,  
Institute of Humanities. 
Pirogov Russian National Research Medical University  
of the Ministry of Healf of the Russian Federation. 



153

Человек. 2025. Т. 36, № 2

И.В. Силуянова 
Дары или жерт-
вы, пределы 
или границы: 
сравнительный 
анализ право-
славного и като-
лического под-
ходов к транс-
плантации

1 Ostrovityanova Str., Moscow 117997, Russian Federation.
ORCID: 0000-0001-9321-9519
siluan@mail.ru

Abstract. The problems of human life and death have always been at the 
center of Christian culture’s attention. Transplantology is a branch of modern 
medicine that ensures the preservation of life by changing attitudes towards 
death. Human death is associated with practical moral and medical problems 
of transferring organs, tissues, and cell cultures from person to person, dead 
or alive, as well as animal or artificially created organs. The introduction 
of new medical technologies makes it necessary to address issues about 
the ethical meaning of death, the moral status of a deceased person, the 
right of doctors to remove organs of the deceased and the human right 
to his body after death, and the possibility of religious justification for 
donation. The article analyzes the solution of these problems in the system 
of Christian ethical consciousness. The method of achieving this goal is a 
comparative analysis of official documents of the Russian Orthodox Church 
and the Catholic Church. The research is carried out in a certain sequence: 
general attitude to transplantation, theological justification of the work of 
a transplant doctor, explanation of the principle of solidarity, attitude to 
types of transplantation, attitude to the dead body, assessment of criteria 
for human death, abuse and trade of human organs and tissues, donor use 
of human embryo and fetus tissues in regenerative medicine. In conclusion, 
differences and common positions in understanding the boundaries that 
should not be violated in matters of human life and death are identified in 
the “Fundamentals of the Social Concept of the Russian Orthodox Church” 
(2000) and in two Catholic documents — the “Charter of Health Workers” 
(1994) and the “New Charter of Health Workers” (2018).
Keywords: transplantation, morality, bioethics, Orthodoxy, Catholicism, 
criteria of death, dead body, solidarity, fetal donation, sacrifice.
For citation: Siluyanova I.V. Gifts or Sacrifices, Limits or Boundaries: 
A Comparative Analysis of Orthodox and Catholic Approaches to Trans
plantation // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. Р. 141–154. DOI: 10.31857/
S0236200725020088

Литература/References

Ларше Ж.-К. Человеческое тело в свете православного вероучения / пер. с фр. 
У.С. Рахновской. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2021. 
Larchet Z.-K. Chelovecheskoe telo v svete pravoslavnogo veroucheniya [The 
Human Body in the Light of the Orthodox Faith], transl. from French by 
U.S. Rakhnovskaya. Moscow: Sretenskii monastyr' Publ., 2021. 

Новая Хартия работников здравоохранения. 2018 (рус.) [Электронный ресурс]. 
URL: https://bit.ly/2BxVK7T (дата обращения: 20.09.2024). 
Novaya Khartiya rabotnikov zdravookhraneniya [A New Charter for Healthcare 
Workers]. 2018 (rus.) [Electronic resource]. URL: https://bit.ly/2BxVK7T (date 
of access: 20.09.2024). 



154

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Основы социальной концепции Русской Православной Церкви. М.: LBComputers, 
2001. 
Osnovy sotsial’noi kontseptsii Russkoi Pravoslavnoi Tserkvi [The Foundations 
of the Social Concept of the Russian Orthodox Church]. Moscow: LBCom
puters Publ., 2001.

Софроний (Сахаров), архимандрит. Духовные беседы: в 2 т. Т. 2. Эссекс: 
Св. Иоанно-Предтеч. монастырь; М.: Паломник, 2007. 
Sofronii (Sakharov), arkhimandrit. Dukhovnye besedy: v 2 t. [Spiritual Con
versations: in 2 vol.]. Vol. 2. Esseks: Sv. Ioanno-Predtechenskii monastyr’; 
Moscow: Palomnik Publ., 2007. 

Хартия работников здравоохранения. Ватикан; М.: Папский совет по апостоль-
ству для работников здравоохранения, 1996.
Khartiya rabotnikov zdravookhraneniya [Charter of Healthcare Workers]. 
Vatikan; Moscow: Papskiy sovet po apostol’stvu dlya rabotnikov zdravookh
raneniya Publ., 1996. 

Христианство: Энциклопедический словарь: в 3 т. Т. 1. М.: Большая Российская 
энциклопедия, 1993. 
Khristianstvo: Entsiklopedicheskii slovar’: v 3 t. [Christianity: The Ency
clopedic Dictionary: in 3 vol.]. Vol. 1. Moscow: Bol’shaya Rossiiskaya 
entsiklopediya Publ., 1993. 

Шмеман А. Литургия смерти. М.: Гранат, 2013. 
Shmeman A. Liturgiya smerti [The Liturgy of Death]. Moscow: Granat Publ., 
2013. 


