
124

УДК 608.1

СИМВОЛЫ. ЦЕННОСТИ. ИДЕАЛЫ

©2025     АРХИМАНДРИТ АЛЕКСАНДР (ГЛОБА),  
	      С.П. ГЛЯНЦЕВ, К.В. ПРЕОБРАЖЕНСКАЯ

DOI: 10.31857/S0236200725020079

СИМВОЛИЧЕСКИЙ ОБРАЗ ДОНОРСТВА  
В ХРИСТИАНСТВЕ: ЭТИЧЕСКИЕ  
И ДУХОВНЫЕ АСПЕКТЫ

Архимандрит Александр (Глоба) — Городницкий 
Свято-Георгиевский мужской монастырь. 
Украина 11714, Житомирская обл., Новоград-Во-
лынский р-н, пгт. Городница, ул.Монастырская, д. 1.
alexxandergloba@gmail.com

Глянцев Сергей Павлович — доктор медицинских 
наук, профессор. 
Национальный медицинский исследовательский 
центр хирургии им. А.В. Вишневского (НМИЦ).
Российская Федерация,
117997 Москва, ул. Большая Серпуховская, д. 27.
ORCID: 0000-0003-2754-836X
spglyantsev@mail.ru

Преображенская Кира Владиславовна — канди-
дат философских наук, доцент. 
Русская христианская гуманитарная академия 
им. Ф.М. Достоевского (РХГА). 
Российская Федерация,
191023 Санкт-Петербург,  
набережная реки Фонтанки, д. 15. 
ORCID: 0000-0001-6320-3057
kira459@list.ru



125

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

Аннотация. В статье представлены этические и духовные аспекты осмыс-
ления донорства как акта дарения или жертвования в контексте современ-
ной практики трансплантологии. Медицинская помощь, связанная с донор-
ством органов и трансплантацией, занимает уникальную позицию: именно 
в этой сфере необходимо глубокое и всестороннее обсуждение этических 
и нравственных (духовных) вопросов, формирование поля взаимной ком-
муникации. Врачи, пациенты, доноры и члены их семей сталкиваются 
с важнейшей дилеммой, когда речь идет о пересадке жизненно важных 
органов, которые в культуре наделяются важным личностным, духовным, 
символическим смыслом. Так, например, трансплантация сердца — это за-
мена больного органа, который больше не может обеспечивать нормаль-
ную жизнедеятельность человека, здоровым сердцем, изъятым у другого 
человека. С другой стороны, это пересадка органа, который был центром 
душевно-духовной жизни одного человека, — другому, и символически как 
бы лишается такого центра. В контексте тех статистических данных, которые 
получают исследователи, изучая влияние религиозного фактора на осмыс-
ление и этические интерпретации практик трансплантации жизненно важ-
ных органов в странах мира, символический образ донорства как синер-
гии может стать ключом к вербализации тех внутренних установок, кото-
рые подспудно присутствуют в духовной культуре и способны дать импульс 
к такому развитию биомедицинских дискуссий, которые будут находиться 
в гармонии и созвучии с религиозными учениями.
Ключевые слова: донорство, этические и духовные аспекты трансплан-
тологии, телесность, делимость физического тела, энтелехия, синергия.
Ссылка для цитирования: Архимандрит Александр (Глоба), Глянцев С.П., 
Преображенская К.В. Символический образ донорства в христианстве: 
этические и духовные аспекты // Человек. 2025. Т. 36, № 2. С. 124–140. 
DOI: 10.31857/S0236200725020079

Этические и духовные аспекты донорства в современной 
трансплантологии находятся в центре дискуссий не только 
по мировоззренческим причинам (и для донора, и для ре-

ципиента дар жизненно важного органа есть и физический, и сим-
волический акт), но и по причинам практического характера: 
от того, как в обществе воспринимается донорство органов, зави-
сит продолжение чьей-то жизни, развитие научных исследований 
в сфере медицины и др. Как отмечают А.О. Резник и О.Н. Резник, 
медицинская помощь, связанная с донорством органов и транс-
плантацией, занимает уникальную позицию: именно в этой сфе-
ре необходимо глубокое и всестороннее обсуждение этических 
и нравственных (духовных) вопросов, формирование поля взаим-
ной коммуникации. Помимо того, что донор, реципиент и их род-
ственники стоят перед сложным нравственным выбором, который 



126

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

требует обоснования, «всеобщее распространение информацион-
ных технологий быстро превратило пациента из лабильного ак-
цептора лечебного процесса как минимум в равного его участника, 
что закономерно привело к появлению новой модели отношений 
«врач–пациент» — партнерской. В таком формате врач, часто про-
тив своей воли, оказывается на одном уровне с больным, где вы-
нужден аккуратно выстраивать коммуникацию с подготовленным 
пациентом, учитывая его ожидания, опасения и соображения в от-
ношении своей болезни» [Резник А., Резник О., 2023: 24]. 

Донорство как дар:  
социальные и символические аспекты
Донорство органов и трансплантация в свете вышеуказанного, 
«являясь одним из самых сложноорганизованных видов оказания 
медицинской помощи, полностью проводятся вне информацион-
ного поля, в атмосфере молчания, нередко приобретающего черты 
умалчивания» [Резник А., Резник О., 2023: 24]. Современная ме-
дицина стоит перед необходимостью очерчивания полей взаимо-
отношений «врач–донор и его родственники», «врач–реципиент», 
«врач–общественность и средства массовой информации» и др. 
В таких остроактуальных и духовно затратных областях, как пал-
лиативная помощь безнадежным пациентам, сопровождение че-
ловека на финальных этапах его жизненного пути с поправкой на 
присущий традиционным обществам консерватизм» [Резник А., 
Резник О., 2023: 24].

Как показывает практика, в разных культурах донорство вос-
принимается в единой призме духовной интерпретации смыс-
лов индивидуальной и социальной жизни, поскольку там, где 
есть «дар» (а само понятие «донор» отсылает нас именно к этому 
коренному смыслу: в латинском языке глагол «donare» означа-
ет «дарить, жертвовать»), всегда есть отдавание во имя другого 
или во имя Высшего Блага, не ожидая ответного вознагражде-
ния. В этом уповании, о чем свидетельствует исконное значение 
слова, дарение как жертвование рассматривается и как сакраль-
ное действие, которое указывает на творение новой реальности. 
Как определяет М. Фасмер в Этимологическом словаре русского 
языка, слово «жертва» происходит от праславянского «žьrtva», 
от которого, в числе прочего, произошел старо-славянский тер-
мин «жрьтва» (др.-греч. θυσία, σπονδή), что указывает на «творе-
ние жертвы», жреческое действие: «жьрѫ «творю жертву», жьрь-
ць «жрец, священник» [Фасмер, 2007: 50]. Само символическое 
действие осуществления жертвы подразумевает принесение дара 



127

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

во имя изменения реальности или естественного хода вещей. Так, 
искупительная Жертва Христа восстанавливает исходное совер-
шенство «тварной» плоти человеческой природы, дарует возмож-
ность возникнуть новому порядку бытия. 

Слово «жертва» также родственно литовскому «giriù, gìrti» — 
«хвалить», «gẽras» — «хороший», а также др.-прусскому «girtwei» 
«хвалить». Этот же корень виден в древнеиндийском «gr̥ṇā́ti» — 
«воспевает, превозносит, восхваляет» и «gī ́r» — «хвала, награда», 
в латинском языке «grātus» — «желанный, приятный, благодар-
ный» [Фасмер, 2007: 50]. И если дарение как отдавание может 
рассматриваться как естественное продолжение повседневности, 
то собственно жертва как дар — это уже обращение к духовной 
реальности, когда сам дар есть духовный поступок, совершаемый 
во имя еще более высокого идеала.

Известно, что в последние десятилетия (особенно в западных 
странах) имеется тенденция получать финансовое вознагражде-
ние по факту донорства органов. При этом, как показывает прак-
тика, получение вознаграждения (как правило, весьма символиче-
ского — в качестве подтверждения права медицинской или иссле-
довательской организации использовать передаваемые органы) 
не имеет существенного влияния на ситуацию с принятием идеи 
донорства в обществе. Филипп Штайнер, профессор социологии 
Университета Париж-Сорбонна отмечает, что включение рыноч-
ных механизмов в практики донорства склоняет общественность 
к восприятию донорства в большей степени как взаимообмена, 
нежели дара или жертвования [Штайнер, 2014: 11–15]. 

Ф. Штайнер полагает, что стремление членов семьи умершего 
человека, дающих разрешение на использование его органов для 
трансплантации, часто заключается в желании придать смерти 
близкого важное символическое значение. Как правило, доноры 
органов уходят из жизни молодыми и здоровыми, и их скоропо-
стижную смерть трудно принять членам семьи умершего. Этот дар 
подразумевает обратную связь, пусть с символическим, но все-та-
ки вознаграждением: «речь идет о социетальном дарообмене, или 
органическом даре. В данном случае мы имеем дело не с обычной, 
прямой реципрокностью, но с определенным видом — я бы ска-
зал — ожиданий: мой дар, произведенный в обмен на ту помощь, 
которую я получил от медицинской организации, поспособствует 
чему-то хорошему» [Штайнер, 2014: 13].

Ф. Штайнер также указывает на существование особых «нар-
ративов», сопровождающих донорство как социальный акт: это 
придание смысла смерти через очерчивание символического 
поля общего блага или «блага другого». По мнению Штайнера, 
это уже ожидание некоей вторичной выгоды. Он показывает, что 



128

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

во многих западных странах акт донорства стал привычным: 
«В США отметка «донор органов» стоит даже в водительских пра-
вах… В соответствии с законом любой гражданин Франции име-
ет право стать донором. Так было с конца 1970-х гг.» [Штайнер, 
2014: 14]. Соответственно, можно наблюдать две тенденции в об-
щественном отношении к донорству органов: с одной стороны, 
сами участники процесса, донор (или члены его семьи) и реципи-
ент склонны к более глубокому переживанию акта донорства, так 
как это тесно связано с личными переживаниями и теми духовны-
ми понятиями, которые наполняют их жизнь смыслами. С другой 
стороны, сама практика «дарообмена» в призме рыночных подхо-
дов в действительности выводит донорство из пространства сим-
волической жертвы.

Отметим, что с точки зрения теологии, западные культуры, 
имеющие в своих исторических духовных основах католицизм и 
протестантизм, более внимательны к социальному контексту про-
цесса донорства как дарения. Социальное одобрение и его выра-
жение в социальных действиях придает значимость и личности 
дарителя, и самому акту жертвования: в этом смысле глубинный 
смысл самого понятия «жертва» («хвала, награда») соответствует 
стремлению дарителя оставить символический след в социальном 
пространстве. Можно предположить, что русская культура, иначе 
выстраивающая приоритеты духовных ценностей и более вни-
мательная к внутреннему, личному плану бытия, и в отношении 
донорства органов позволит увидеть другую картину, в которой 
дар будет в большей степени восприниматься как таинство, для 
которого нет однозначного внешнего экономического выражения.

Вообще, русская культура чрезвычайно внимательна к пре-
дельным темам бытия (жизнь, смерть, духовность) и одновремен-
но — очень скупа к внешним выражениям своего понимания этих 
сфер жизни: очень трудно дается русскому человеку глубокий от-
крытый разговор о предельном, разве что в «разговорах на кухне», 
в том формате, который «уравнивает» и говорящих между собой, 
и планы бытия — духовного и внешнего.

Религии мира и трансплантология
Как показывает мировая статистика трансплантации органов, стра-
ны-лидеры, где активно развивается донорство, принадлежат 
именно христианским конфессиям (за очень редкими исключения-
ми, у которых, возможно, есть более глубокие причины, чем толь-
ко религиозные). Согласно Международному рейтингу IRODAT 
(Международный регистр по донорству и трансплантации органов) 



129

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

за 2023 год, страны-лидеры в развитии посмертного донорства — это 
Испания, США, Португалия, Бельгия, Словения, Чехия и пр. (рис. 1).

При этом донорство от живых пациентов, согласно этому же 
рейтингу, выглядит иначе. Оно развито в странах, в которых ак-
тивно развивается медицинская инфраструктура и довольно 
высокий уровень жизни: Турция, Саудовская Аравия, Израиль, 
Нидерланды (рис. 2). 

Рис. 1. Данные Международного рейтинга IRODAT по посмертному 
донорству (2023 г.)



130

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Относительно недавние сводные статистические исследования, 
которые отдельно рассматривали роль религиозных принципов 
в развитии показателей донорства, показывают, что в нехристиан-
ских странах донорство органов развито слабее (речь идет именно 
о посмертном донорстве, которое касается необходимости меди-
цинского продолжения жизни) [Oliver, Woywodt, Ahmed, Saif, 2011].

Рис. 2. Данные Международного рейтинга IRODAT по прижизненному 
донорству (2023 г.)



131

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

Страна Господствующие 
религии

Процент 
населения, 

имеющего карту 
донора органов

Показатели 
посмертного 

донорства 
(на миллион 
населения)

Евросоюз 75% христиан 
(данные 2011 г.) 

12%  
(данные 2007 г.) 

16,85  
(данные 2007 г.) 

Иран
99,58 % 

мусульман 
(перепись 1996 г.) 

0,5%  
(данные 2010 г.) 2,9 (данные 2009 г.)

Япония
51% синтоистов, 
42% буддистов 
(данные 2006 г.) 

0,4%  
(данные 1995 г.) 

0,8  
(данные 2009 г.) 

Израиль 75% иудеев 
(данные 2008 г.) 

8%  
(данные 2010 г.) 9 (данные 2004 г.) 

Саудовская 
Аравия

97% мусульман 
(данные 2003 г.)  нет данных 3,3  

(данные 2009 г.) 

Сингапур 42,5% буддистов 
(данные 2000 г.) 

в Сингапуре 
действует система 
Предполагаемого 

соглашения 

4,6  
(данные 2009 г.) 

США 76% христиан 
(данные 2008 г.) 

37%  
(данные 2009 г.) 

26,6  
(данные 2007 г.) 

Не рассматривая более внимательно специфику отношения ми-
ровых религий к телу после смерти и особенностей интерпретации 
акта донорства, можно предположить, что культуры, основанные 
на христианских идеалах и христианской картине мира, более напря-
женно переживают символическое значение и смерти, и возможно-
сти продолжения жизни. Возможно, здесь более глубоко восприни-
мается и опыт телесности как уникальной, ограниченной во времени 
формы бытия. При всей сострадательности буддизма (как мировоз-
зрения) ко всему живому, несомненно, ценность актуального физиче-
ского существования человека в нем несколько ниже, чем, например, 
в религиях авраамического корня, поскольку буддизм подразумевает 
возможность множественности перерождений души, и в целом мате-
риальный мир может в нем интерпретироваться как иллюзия.

По мнению М. Оливер с соавторами, следует учитывать усили-
вающееся влияние поликультурности и многоконфессионально-
сти в странах, исторически воспринимающих себя христиански-
ми, прогнозируя, что выявленные тенденции могут быть скоррек-
тированы новыми социально-экономическими обстоятельствами 
[Oliver, Woywodt, Ahmed, Saif, 2011: 444].

Дискурс о трансплантации сердца
Именно в контексте авраамических религий врачи, пациенты, доноры 
и члены их семей сталкиваются с важнейшей дилеммой, когда речь 



132

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

идет о пересадке жизненно важных органов, которые в культуре на-
деляются важным личностным, духовным, символическим смыслом.

Так, например, трансплантация сердца — это замена больного 
органа, который больше не может обеспечивать нормальную жиз-
недеятельность человека, здоровым сердцем, изъятым у другого 
человека. С другой стороны, это пересадка органа, который был 
центром душевно-духовной жизни одного человека, — другому 
человеку, который символически как бы лишается такого центра. 

Является ли восприятие реципиентом донорского сердца воспри-
ятием личности донора? Интересен фрагмент беседы митрополита 
Антония (Сурожского) с ведущим религиозной программы Русской 
службы BBC «Воскресение» протоиереем Сергием, состоявшейся 
в 1994 году: «Митрополит Антоний: Я думаю, что человек может 
включить в себя орган (сердце. — Авт.) из другого организма, — 
если можно так выразиться, его “переработать” на свой лад, “усво-
ить”, сделать своим, так, чтобы он принял участие во всей его жиз-
ни: в физическом благополучии, в переживаниях и, может быть, …  
[даже] в духовно-мистической его жизни. Я бы сказал, что [с этой 
точки зрения] пересадка [сердца] возможна. Желательна ли она? 
Это — иной вопрос в каждом случае. Отец Сергий: В идеальном 
случае, может быть, стоило бы испрашивать разрешения умираю-
щего, когда он еще может дать на это согласие? Может быть, он был 
бы рад дать согласие, потому что дар своего сердца — это, по сути 
дела, дар своей жизни» [Антоний, митр., 1995].

Исходя из этих слов, можно сделать вывод, что пересадка сердца 
возможна в том случае, если умирающий согласен на такой дар. Но 
все не так просто. В зарубежной медицине широко используется 
согласие на пересадку сердца, данное заранее, например, автомоби-
листами. Однако здесь прослеживается скорее прагматичный, не-
жели духовный подход: одно дело — дать согласие, когда ты здоров, 
и твоя смерть в результате травмы гипотетична. И совсем другое, 
когда ты лежишь в реанимации в глубокой коме, твой мозг недее-
способен, но твои близкие цепляются за любую соломинку, чтобы 
продлить жизнь, покидающую твое травмированное тело. 

А в это время в соседней палате лежит человек, который для 
продления своей жизни мечтает получить твое, здоровое сердце. 
А рядом с его постелью дежурят его родные. И они тоже молятся 
о том, чтобы жизнь их родственника продлилась. А вокруг суе-
тятся врачи и медсестры, стремящиеся, следуя клятве Гиппократа, 
сделать все для спасения жизни как потенциального донора, так 
и, как это ни парадоксально, потенциального реципиента. А не-
подалеку ожидают исхода этой борьбы за жизнь двух людей две 
бригады хирургов: одна готова забрать твое сердце, а вторая — за-
менить больное сердце твоего соседа на твое, здоровое. А время 



133

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

идет. И наступает момент, когда забрать сердце уже нельзя: оно 
не годится для пересадки. Но где тот этический порог, за которым 
это можно сделать? Когда можно (необходимо?) дать указание 
прекратить реанимацию, то есть признать человека с работающим 
сердцем мертвым, и приступить к пересадке его сердца?

Описанная нами ситуация не выдумана. Она имела место 
в 1968 году в клинике профессора Н.М. Амосова в Киеве, когда 
родственники пострадавшего с погибшим мозгом никак не реша-
лись дать согласие на изъятие его сердца. Больше Амосов — один 
из пионеров хирургии сердца в СССР, попыток пересадить сердце 
не предпринимал [Амосов, 1999]. 

В современной медицинской научной литературе можно встре-
тить исследования, целью которых является выявление и описание 
опыта личностных трансформаций пациентов, перенесших пере-
садку сердца. Так, в 1992 году группа австрийских исследователей 
провела опрос 47 пациентов, перенесших трансплантацию сердца. 
Анализ результатов позволил выделить три группы. Представители 
первой (79% опрошенных) заявили, что их личность после опера-
ции не изменилась (при этом отсутствуют данные, были ли веру-
ющими опрошенные). 15% пациентов отметили, что их личность 
изменилась, но не из-за донорского органа, а из-за перенесенной 
операции, проведенной по жизненным показаниям. Возможно, дело 
в том, что так или иначе речь идет о переживании реципиентом но-
вой жизни, полученной от нового сердца. И только 6% опрошенных 
(3 пациента) сообщили об отчетливых изменениях личности после 
получения нового сердца. Мысли и переживания «о включении 
в себя органа из другого организма» заставили их изменить преж-
ние чувства и реакции и принять возможные чувства и реакции 
донора (о чем выше говорил митрополит Антоний). Полученные 
данные cвидетельствуют о том, что, по-видимому, проблемы с «ду-
ховным» приживлением трансплантата все же существуют, и они 
могут быть основаны на вековом представлении о сердце как о чув-
ственном центре, формирующем личность. 

Как свидетельствует медицинская статистика, Россия не нахо-
дится на лидерских позициях в развитии посмертного донорства. 
Возможно, отчасти это объясняется и тем, что при высоком про-
центе россиян, признающих себя православными, чрезвычайно 
низкой остается доля тех, кто действительно участвует в жизни 
Церкви, ведет православный образ жизни [Многообразие религи-
озных форм современной России, 2022]. Соответственно, в целом 
остается довольно низкой и степень рефлексии над проблемами, 
связанными с жизнью и смертью, дарением и жертвованием. 

Можно сделать и более широкие выводы. Безусловно, речь идет 
не только о религиозных убеждениях и идеалах, но и об общем 



134

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

нравственном состоянии общества, в котором жертвование собой 
может быть следствием не религиозности, а понимания своего 
долга, как, например, жертвует временем врач, жизнью — солдат, 
нервными клетками — учитель.

Одному из нас (С.П. Глянцев) довелось беседовать с пациентом, 
которому было пересажено сердце погибшего в автомобильной 
травме мотоциклиста. На вопрос: «Знали ли Вы этого человека 
или хотели бы что-то узнать о нем?», пациент ответил: «А зачем?». 
И на следующий вопрос: «Верите ли Вы в Бога?», ответ был отри-
цательным. Как поведал этот мужчина, между собой реципиенты 
сердец зовут своих доноров «мотоциклистами» и их личностями 
не интересуются. Кстати, в России процент автомобилистов, со-
гласных на пересадку своего сердца в результате аварии, ничтож-
но мал. Согласие дают родственники, большей частью верящие 
в то, что жизнь их близкого человека продлится в другом. Именно 
жизнь, средоточие которой ассоциируется с сердцем.

Проблема делимости тела и единства души 
через призму трансплантологии
Практически во всех древних культурах, в античной мысли, в рам-
ках большинства мировых религий человек воспринимается как ду-
ховно-материальное существо, обладающее цельностью (единством 
тела и души), несмотря на то что материальное и духовное могут со-
существовать в несопоставимых формах и пространствах. Цельность 
(гармония тела и души) и есть признак телесного и духовного здоро-
вья, полноты бытия; сам термин «исцеление» (возвращение духов-
ных и физических сил к своему оптимальному или исходному со-
стоянию) свидетельствует о процессе восстановления этой полноты.

Новоевропейская цивилизация, основанная на христианстве, 
культура которой стала превращаться в некий технократический, на-
укоцентричный проект, утвердила в нашем сознании представления 
о возможности тотального анализа. Сам термин «анализ» изначаль-
но в древнегреческом языке (ἀνάλυσις «растворение, развязывание») 
[Дворецкий, 1958: 123] употреблялся в смысле «распускания связу-
ющих нитей», как освобождение и даже уход из жизни («окончатель-
ное освобождение») [Дворецкий, 1958: 123], однако уже в термино-
логии Аристотеля («τὸ ἔσχατον ἐν τῇ ἀναλύσει», Никомахова этика, 
III, 5 [Аристотель, 1983:102]), а впоследствии и в римской традиции 
стал интерпретироваться как разложение на составляющие — как 
материального бытия, так и бытия души (например, психоанализ). 
Не случайно ученые и философы, которые стояли у истоков фор-
мулирования новых принципов научного знания (например, Рене 



135

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

Декарт), использовали принцип механицизма в описании феноме-
нов физического мира и в интерпретации духовного. Так, в перепи-
ске Р. Декарта с М. Мерсенном знаменитый ученый рассуждает, что 
нет никакой логической сложности представить, как частицы хлеба 
и вина трансформируются в частицы же Тела и Крови Христовых 
[Декарт, 2001: 86–93]. Делимость материального как функциональ-
ная и символическая характеристика, механицизм в понимании де-
лимости тела человека как одной из ипостасей его жизни, ограничен-
ной во времени и пространстве, серьезно снизили пафос сакрально-
сти тела. Мы это видим и в инструментальном отношении к здоро-
вью и продолжению жизни в новейших идеях общества потребления, 
и шире — в идеологии трансгуманизма, и в развитии «черного» 
рынка трансплантологии, для которого святость физического бытия 
и его мистической связи с личностным началом есть лишь метафора, 
которая перекрывается ценой «продукта».

Однако современные этические дискуссии о духовном значении 
тех физических органов, которые культурой наделяются сакраль-
ным смыслом, позволяют развернуть дискурс о единстве духовного 
и материального в человеке в иной плоскости. В известном смысле, 
современной культуре требуется возвращение к истокам, к тому по-
ниманию сущности жизни в ее биологических и духовных ракур-
сах, как это видели, например, в античной философии. 

Древние греки были уверены в том, что духовный мир и мате-
риальный облик человека тесно взаимосвязаны. Душа есть энтеле-
хия тела, как говорит Аристотель (энтелехия — др. греч. ἐντελέχεια: 
«ἐν-τελ-έχεια»: дословно — «заключающая в себе цель» [Дворецкий, 
1958: 550]). В его интерпретации жизненная сила, которая оживля-
ет физическое тело, есть еще и внутренний смысл, целеполагание: 
«душа… есть сущность в смысле формы естественного тела, обла-
дающего в возможности жизнью. Сущность же [как форма] есть 
энтелехия; стало быть, душа есть энтелехия такого тела. Энтелехия 
же имеет двоякий смысл: или такой, как знание, или такой, как дея-
тельность созерцания» [Аристотель, 1976: 394].

Впоследствии эту интерпретацию души как живительной силы, 
которая не только дает динамику физическому телу, но и задает сим-
волическое значение духовно-материальному единству личности, 
продолжает христианское богословие и на Западе, и на Востоке, 
и новейшая традиция философии науки [Энциклопедический сло-
варь Брокгауза и Ефрона, 1904: 855]. Так, Св. Фома Аквинский 
говорит об «импульсе жизни», который все сотворенное получа-
ет от Творца. Дионисий Ареопагит и позже свт. Григорий Палама 
обосновывают возможность богообщения между человеком 
и Богом через благодатные нетварные Энергии [Палама, 1993]. 



136

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Может ли отдельный орган иметь свою энтелехию, свой энергий-
ный «посыл», в котором будет сохраняться хотя бы крупица донор-
ской личности? Биоэтические исследования, начатые в прошлом веке 
как в России, так и за рубежом, до сих пор не смогли ответить на мно-
жество вопросов нравственного, морального и духовного характера. 
Совершенствуются методики исследований, проводятся мероприя-
тия по реабилитации пациентов с пересаженными органами. Однако 
происходит лишь расширение и умножение дискуссионных сфер. 
Как отмечают С.В. Готье и Н.Ф. Климушева, трансплантация жиз-
ненно важных органов обусловливает формирование «новой психо-
логической реальности». После трансплантации донорского органа 
наряду с восстановлением анатомо-физиологических функций про-
исходит процесс психологической адаптации, то есть когнитивной и 
эмоциональной интеграции донорского органа в «новый образ тела 
как структуры самосознания» [Готье, Климушева, 2016: 43]. При 
этом применение новейших систем и методик психологического те-
стирования показывает, что более чем у половины пациентов (выбор-
ка 64 человек или 57,1% от общего числа) были обнаружены «обу- 
словленные операцией расстройства личностной адаптации». Они 
проявились в снижении уровня психологического функционирова-
ния (неадекватных способах психологической защиты), искажении 
образа тела, предрасположенности к аффективной разгрузке в виде 
«трагедизации» жизни, самоинвалидизации, чувстве бессмыслен-
ности существования, ощущении угрозы физической безопасности 
[Готье, Климушева, 2016; Климушева, Баранская, Шмакова, 2009]. 

В последние годы тема изучения изменений личности пациентов 
после трансплантации сердца обогащается новыми фактами. Речь 
идет о том, что изменения характера, личных предпочтений и дру-
гих качеств можно рассматривать через призму фиксируемых био-
логических параметров. Так, Л. Митчелл полагает, что приобретение 
донорских характеристик личности реципиентами после трансплан-
тации сердца может происходить посредством передачи клеточной 
памяти (эпигенетическая память, память ДНК, память РНК, белковая 
память) [Mitchell, 2020]. Ряд исследователей допускают другие воз-
можности передачи «памяти» донора: через так называемую внутри-
сердечную неврологическую и энергетическую память. Ставятся во-
просы о том, как передача воспоминаний донора реципиенту может 
повлиять на интеграцию донорского сердца, какие типы информации 
могут быть переданы через трансплантацию сердца и др.

* * *

Cовременная трансплантология стоит перед выбором — считать 
ли материальную телесность человека делимой и не имеющей 



137

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

прямой взаимосвязи с личностью донора, или согласиться с тем, 
что жизненно важные органы тела человека являются его важней-
шей духовной составляющей, и тогда дискурс следует строить 
в метафизических контекстах?

По мнению О.В. Поповой, под влиянием современных медицин-
ских технологий, которые заставляют нас пересмотреть представ-
ления и о физическом теле, и о границах жизни и смерти, суще-
ственно трансформировалось и понимание возможностей дара и 
жертвования в донорстве: «мощь современной биомедицины, с ее 
развитой практикой трансплантации органов и тканей, конститу-
ирует этическую нагруженность человеческой телесности. В этом 
контексте мертвое человеческое тело — это не материальный суб-
страт, не распадающийся биологический объект или (в высоком 
смысле) носитель личности, источник воспоминаний о ближнем, 
но дар, который может сам стать источником жизни… делимость 
человеческого тела приобретает близкий сакральному характер. 
Семантические характеристики мертвого тела и его частей стано-
вятся амбивалентными: оно уже не только свидетельствует о смерти, 
но и говорит о продолжении жизни и даре существования, который 
все еще заложен в угасающей витальности телесного и может быть 
перенесен другому человеку. С феномена смерти снимается момент 
окончательности и определенности, технологическое сопровожде-
ние умирания и констатации смерти (при легитимации критерия 
смерти как смерти мозга) позволяет пролонгировать жизнь умира-
ющим, дать новый шанс на жизнь» [Попова, 2022].

Если рассматривать акт дарения, жертвования жизненно важ-
ных органов другому человеку как символическое действие, в ко-
тором «энтелехия» физического органа способна служить вос-
становлению целостности физического тела и жизненной силы 
больного (пациента), нельзя ли здесь говорить о синергии — вос-
соединении воли дарителя и воли (реципиента), воссоединении 
как направленности друг к другу, пусть даже в ситуации времен-
ного или пространственного отстояния? Возможно, этот термин — 
синергия — который описывает возможность единения человека 
с Творцом в восточно-христианской традиции, имеет перспективу 
и в мире новейших медицинских технологий?

В контексте тех статистических данных, которые получают 
исследователи, изучая влияние религиозного фактора на осмыс-
ление и этические интерпретации практик трансплантации жиз-
ненно важных органов в странах мира, символический образ до-
норства как синергии может стать ключом к вербализации тех 
внутренних установок, которые подспудно присутствуют в хри-
стианской культуре и способны дать импульс к такому развитию 



138

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

биомедицинских дискуссий, которые будут находиться в гармо-
нии и в созвучии с духовными учениями.

Organ Donation as Synergy:  
Ethical and Spiritual Aspects
Archimandrite Alexander (Alexander A. Globa).
Gorodnitsky Str., George Monastery, Gorodnica, Ukraine.
Monastyrskaya Str., Gorodnica, Gorodnitsky St. George Monastery, 
Ukraine.
alexxandergloba@gmail.com

Sergey P. Glyantsev
DSc in Mediciny, Professor.
A.V. Vishnevsky NMRC for surgery of the Ministry. 
27, Bolshaya Serpukhovskaya Str., Moscow 117997, Russian Federation.
spglyantsev@mail.ru

Kira V. Preobrazhenskaya 
CSc in Philosophy, Docent.
Russian Christian Academy for the Humanities named after  
F.M. Dostoevsky. 
15 Fontanka River embankment, St. Petersburg 191023, Russian 
Federation.
kira459@list.ru

Abstract. The article presents the ethical and spiritual aspects of understanding 
donation as an act of giving or sacrifice in the context of modern transplantology 
practice. Medical care related to organ donation and transplantation occupies 
a unique position: it is in this area that a deep and comprehensive discussion 
of ethical and moral (spiritual) issues is needed, as well as the formation of 
a field of mutual communication. Doctors, patients, donors and their family 
members face a major dilemma when it comes to transplanting vital organs, 
which are culturally endowed with important personal, spiritual and symbolic 
meaning. For example, a heart transplant is the replacement of a diseased 
organ that can no longer ensure normal human life with a healthy heart taken 
from another person. On the other hand, it is the transplantation of an organ 
that was the center of one person’s spiritual life to another person who is 
symbolically deprived of such a center. In the context of the statistical data that 
researchers obtain when studying the influence of the religious factor on the 
understanding and ethical interpretation of the practices of transplantation 
of vital organs in countries around the world, the symbolic image of donation 
as synergy can become the key to verbalizing those internal attitudes that 
are latently present in spiritual culture and are capable of giving impetus to 
such development of biomedical discussions that will be in harmony and 
consonance with religious teachings.
Keywords: donation, ethical and spiritual aspects of transplantology, 
corporeality, divisibility of the physical body, entelechy, synergy.



139

Человек. 2025. Т. 36, № 2

Архимандрит 
Александр (Глоба),  
С.П. Глянцев, 
К.В. Преображен-
ская
Символический 
образ донорства 
в христианстве: 
этические и ду-
ховные аспекты

For citation: Archimandrite Alexander (Globa), Glyantsev S.P., Preobra
zhenskaya K.V. // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. P. 124–140. DOI: 10.31857/
S0236200725020079

Литературa/References

Амосов Н.М. Голоса времен. М.: Вагриус, 1999. 
Amosov N.M. Golosa vremen [Voices of the Times]. Moskow: Vagrius Publ., 1999. 

Антоний, митр. (Сурожский). О медицинской этике (Запись бесед с руково-
дителем религиозной программы Русской службы BBC «Воскресение», 
отцом протоиереем Сергием Гаккелем 30 июля–10 декабря 1994 г. // Не
зависимый психиатрический журнал. 1995. № 1. С. 52–68. 
Antonij, mitr. (Surozhskij). O medicinskoj ehtike (Zapis’ besed s rukovoditelem 
religioznoj programmy Russkoj sluzhby BBC “Voskresenie”, otcom protoiereem 
Sergiem Gakkelem 30 iyulya–10 dekabrya 1994 g. [On Medical Ethics (Recording 
of Conversations with the Head of the Religious Program of the BBC Russian 
Service “Resurrection”, Father Archpriest Sergey Gakkel July 30–December 10, 
1994]. Nezavisimyj psikhiatricheskij zhurnal, 1995. N 1. P. 52–68.

Аристотель. Никомахова этика // Аристотель. Сочинения в 4-х т. Т. 4. М.: Наука, 
1983. С. 53–294.
Aristotel’. Nikomahova etika [Nicomachean Ethics]. Aristotel’. Sochineniya 
v 4 t. T. 4. Moscow: Nauka Publ., 1983. P. 53–294.

Аристотель. О душе // Аристотель. Сочинения в 4 т. Т. 1. М.: Наука, 1976. С. 369–450. 
Aristotel’. O dushe [About the Soul]. Aristotel’. Sochineniya v 4 t. T. 1. Mos
cow: Nauka Publ., 1976. P. 369–450.

Готье С.В., Климушева Н.Ф. Психологическая адаптация и реабилитация реци-
пиентов донорских органов // Вестник трансплантологии и искусствен-
ных органов. 2016. N 18(2). P. 37–45. 
Got’e S.V., Klimusheva N.F. Psikhologicheskaya adaptaciya i reabilitaciya 
recipientov donorskikh organov [Psychological adaptation and rehabilitation 
of recipients of donor organs]. Vestnik transplantologii i iskusstvennykh orga­
nov. 2016. N 18(2). P. 37–45.

Дворецкий И. Х. Древнегреческо-русский словарь. М.: Государственное издатель-
ство иностранных и национальных словарей, 1958. В 2 т. Т. 1. 
Dvoreckij I.H. Drevnegrechesko-russkij slovar’ [Ancient Greek-Russian Di
ctionary]. Moscow: Gosudarstvennoe izdatel’stvo inostrannyh i nacional’nyh 
slovarej, 1958. V 2 t. T. 1.

Декарт Р. Фрагменты переписки о церковных таинствах // Вестник РХГИ. 2001. 
№ 4. С. 86–93. 
Dekart R. Fragmenty perepiski o cerkovnykh tainstvakh [Fragments of Cor
respondence about Church Sacraments]. Vestnik RKHGI. 2001. N 4. P. 86–93.

Климушева Н.Ф., Баранская Л.Т., Шмакова Т.В. Риск расстройств личностной 
адаптации у пациентов с трансплантированными внутренними органа-
ми // Уральский медицинский журнал. 2009. № 6 (60). P. 63–69.
Klimusheva N.F., Baranskaya L.T., Shmakova T.V. Risk rasstrojstv lichnostnoj 
adaptacii u pacientov s transplantirovannymi vnutrennimi organami [The Risk 
of Personality Adaptation Disorders in Patients with Transplanted Internal 
Organs]. Ural'skij medicinskij zhurnal. 2009. N 6(60). P. 63–69.



140

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СИМВОЛЫ. 
ЦЕННОСТИ. 
ИДЕАЛЫ

Многообразие религиозных форм современной России. Коллективная моногра-
фия /oтв. редактор В.А. Егоров. СПб.: РХГА, 2022. 
Mnogoobrazie religioznykh form sovremennoj Rossii [The Variety of Reli
gious Forms of Modern Russia]. Kollektivnaya monografiya. Otv. redaktor 
V.A. Egorov. St. Petersburg: RKHGA Publ., 2022.

Палама Гр. Св. Триады в защиту священно-безмолствующих. М.: Канон, 1995. 
Palama Gr. Sv. Triady v zashchitu svyashchenno-bezmolstvuyushchikh [Triads 
in Defense of the Sacredly Silent]. Moscow: Kanon Publ., 1995.

Попова О.В. Дар и донорство в медицине: от альтруистических практик к этиче-
ской пропасти. [Электронный ресурс]. Горизонты гуманитарного знания. 
2022. № 5. С. 3–21. URL: https://journals.mosgu.ru/ggz/article/view/1698 
(дата обращения: 24.09.2024).
Popova O.V. Dar i donorstvo v medicine: ot al’truisticheskikh praktik 
k ehticheskoj propasti [Gift and Donation in Medicine: from Altruistic Practices 
to an Ethical Abyss]. [Ehlektronnyj resurs]. Gorizonty gumanitarnogo znaniya. 
2022. № 5. P. 3–21. URL: https://journals.mosgu.ru/ggz/article/view/1698 
(date of access: 24.09.2024)

Резник А.О., Резник О.Н. Донорство органов и трансплантация: как об этом го-
ворить? // Трансплантация и донорство органов. Материалы конгресса. 
Тезисы докладов. Под редакцией академика РАН С.В. Готье. Вестник 
трансплантологии и искусственных органов. 2023. Т. 25. С. 24. 
Reznik A.O., Reznik O.N. Donorstvo organov i transplantaciya: kak ob 
ehtom govorit'? [Organ Donation and Transplantation: how to Talk about 
it?] Transplantaciya i donorstvo organov. Materialy kongressa. Tezisy dok
ladov. Pod redakciej akademika RAN S.V. Got’e. Vestnik transplantologii i 
iskusstvennykh organov. 2023. T. 25. Р. 24.

Фасмер М. Этимологический словарь русского языка: в 4 т. 4-е изд., стереотип. 
М.: Астрель — АСТ, 2007. Т. 2. 
Fasmer M. Ehtimologicheskij slovar’ russkogo yazyka [Etymological Dictio
nary of the Russian Language]: v 4 t. 4-e izd., stereotip. Moscow: Astrel' 
Publ. — AST, 2007. T. 2.

Штайнер Ф. Интервью «Органический» дарообмен и трансплантация органов, 
развитие экономической социологии и мораль в мире, управляемом день-
гами» // Экономическая социология. 2014. Т. 15. № 1. С. 11–18. 
Shtajner F. Interv’yu «OrganicheskiJ» daroobmen i transplantaciya organov, 
razvitie ehkonomicheskoj sociologii i moral’ v mire, upravlyaemom den’
gamI» [Interview “Organic” gift Exchange and Organ Transplantation, the 
Development of Economic Sociology and Morality in a World Ruled by 
Money”]. Ehkonomicheskaya sociologiya. 2014. T. 15. N 1. P. 11–18.

Энтелехия // Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона: в 86 т. (82 т. и 
4 доп.). СПб., 1904. Т. XLА (80). С. 855. 
Ehntelekhiya [Entelechy]. Ehnciklopedicheskij slovar’ Brokgauza i Efrona: 
v 86 t. (82 t. i 4 dop.). St. Petersburg, 1904. T. XLA (80). S. 855.

Mitchell B. Liester. Personality changes following heart transplantation: The role of 
cellular memory. Med Hypotheses. 2020 Feb; 135:109468

Oliver М., Woywodt А., Ahmed А., Saif I. Organ donation, transplantation and religion. 
Nephrology Dialysis Transplantation. 2011. Vol. 26, Iss. 2. P. 437–444.


