
107

Аннотация. Данная статья посвящена анализу роли механистической мета-
форы в коммуникации между врачами и пациентами, а также в социальных 
и философских контекстах. Механистическая метафора, будучи значимым 
компонентом медицинского языка, конфликтует с ощущением отчуждения 
собственного тела у реципиентов после операции по трансплантации. Этот 
конфликт заставляет нас задуматься о возможных стратегиях преобразова-
ния механистической метафоры для улучшения комплаентности (привер-
женности лечению) реципиентов в постоперационный период. Статья де-
лится на несколько разделов: первый рассматривает историческое развитие 
механистической метафоры. Механистическая метафора, изначально кон-
цептуализированая Декартом как особый взгляд на жизнь и ее процессы, 

Статья подготовлена при финансовой поддержке гранта РНФ, проект № 23-18-
00400 «Смерть, умирание и донорство: междисциплинарное исследование вли-
яния социальных факторов на уход из жизни и развитие трансплантационной 
помощи».

УДК 304; 172

©2025     С.В. ЛАВРЕНТЬЕВА

DOI: 10.31857/S0236200725020061

МЕХАНИСТИЧЕСКАЯ МЕТАФОРА  
В ТРАНСПЛАНТОЛОГИИ: РАЗМЫТАЯ  
ИДЕНТИЧНОСТЬ И ОБЪЕКТИВИРОВАННАЯ 
ТЕЛЕСНОСТЬ

Лаврентьева Софья Всеволодовна — младший 
научный сотрудник сектора гуманитарных экспер-
тиз и биоэтики. 
Институт философии РАН. 
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1. 
ORCID: 0000-0002-3082-2975 
sonnig89@gmail.com



108

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

позже стала важной частью научной методологии в биологии и медицине. 
В трансплантологии механистическая метафора сводится к описанию тела 
как машины с возможностью замены отдельных ее компонентов. Второй 
раздел посвящен нарративам, иллюстрирующим несоответствие образа 
тела машины личным переживаниям реципиентов после трансплантации. 
Описываемый реципиентами опыт потери прежнего Я раскрыт в свете кон-
цепта нумерической идентичности. Его проблематизация показывает, что 
имплицитно он является продолжением образа тела-машины. В третьем 
разделе мы обращаемся к феноменологическому различению Körper/Leib  
(анатомическое тело-объект / живое, непосредственно переживаемое 
тело) и его рецепции в современных исследованиях медицинских практик. 
В рамках данного различения намечены отправные точки для социогума-
нитарного анализа механистической метафоры как объективированного, 
внешнего контура телесности. Данный анализ призван сделать употре-
бление механистической метафоры более комплексным и приблизить его 
к опыту реципиентов.
Ключевые слова: механистическая метафора, трансплантация, социо-
техническое воображаемое, идентичность, феноменология медицины.
Ссылка для цитирования: Лаврентьева С.В. Механистическая мета-
фора в трансплантологии: размытая идентичность и объективирован-
ная телесность // Человек. 2025. Т. 36, № 2. С. 107–123. DOI: 10.31857/
S0236200725020061

На сегодняшний день операции по трансплантации широко 
распространены и занимают важное место в современной 
медицинской практике. Успешность трансплантологиче-

ских процедур возрастает, что подтверждается статистикой вы-
живаемости пациентов после операций, повышением уровня тех-
нической оснащенности процесса и увеличением количества про-
водимых операций. Во многих случаях операции по трансплан-
тации направлены на сохранение жизни пациентов, для которых 
альтернативные методы лечения показали себя неэффективными. 
В таких случаях в основном речь идет об аллотрансплантациях 
(операциях по пересадке чужого, донорского трансплантата).

Тем не менее для пациентов, которым операция дала возмож-
ность продлить жизнь или значительно улучшить ее качество, 
постоперационный период может оказаться сложным и даже му-
чительным. Помимо необходимости (зачастую пожизненной) им-
муносупрессивной терапии, направленной на борьбу с осложне-
ниями и предотвращение возможного отторжения трансплантата, 
возникают эмоциональные и психологические проблемы, связан-
ные с переосмыслением пациентами своего тела, которое словно 
бы перестало быть полностью их собственным.



109

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

Проблематика измененного образа тела после трансплантации 
широко обсуждается в современной научной литературе по фи-
лософии медицины и биоэтике, в контексте дискуссий об иден-
тичности, целостности тела и этичности вторжения в эту целост-
ность, анализа метафор тела и механистической метафоры.

Одной из причин личностных изменений после транспланта-
ции может выступать представление о целостности человеческого 
тела и его связи с идентичностью [Slatman, Widdershoven, 2010]. 
Также мы можем предположить, что телесное отчуждение в ре-
зультате болезни и в период восстановления после операции обу-
словлено тем, что пересаженный орган воспринимается как при-
бежище чужой идентичности. Не последнюю роль здесь играют 
метафоры тела, представляющие сердце центром эмоциональной 
жизни, лицо инструментом самовыражения личности [Svenaeus, 
2012] и по-особому конструирующие образ человеческого тела. 
В таком случае в качестве источника эмоциональных пережива-
ний можно указать контраст и несовпадение между внутренним 
восприятием реципиентами своего тела и отстраненным языком 
медицинского описания заболевания. Медицинские пособия объ-
ясняют процедуру трансплантации как замену неработающей 
детали, что может усиливать чувство отчуждения и недопонима-
ния у пациентов [Shildrick, 2015]. В качестве значимого элемента 
обезличивания медицинского языка указывается механистическая 
метафора тела, противопоставленная непосредственному воспри-
ятию телесности и даже выступающая как инструмент насилия 
над ним [Mason, 2022].

В то же время механистическая метафора является важной со-
ставляющей коммуникации врача и пациента. Наряду с другими 
метафорами она позволяет подать информацию в понятной для 
пациента форме. Упрощая медицинские концепции, связанные 
с описанием природы заболеваний или вмешательств в тело чело-
века, механистическая метафора направлена на облегчение взаи-
модействия врача и пациента и последующего процесса лечения 
[ten Have, Gordijn, 2022].

Если говорить о применении механистической метафоры 
не только в рамках нарративов клинической медицины, стоит 
обратить внимание на ее роль в качестве концептуального ин-
струмента в различных областях знания, включая философию, 
биологию и биомедицину. Будучи частью научного жаргона, она 
встроена в коммуникативный контур, в котором участвуют СМИ, 
лабораторная наука и общество [Юдин, 2016].

Механистическая метафора, таким образом, важна для по-
нимания не только сугубо медицинских, но социальных и лич-
ностных аспектов трансплантологии. Тем острее чувствуются ее 



110

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

ограничения, когда речь идет о проблематике идентичности и из-
мененного восприятия тела после трансплантации. 

В данной статье мы проанализируем роль механистической 
метафоры в восприятии пациентами своего тела и в изменениях 
идентичности после трансплантации. Понимание этих процессов 
поможет наметить возможные пути для выстраивания ясной нар-
ративной платформы, позволяющей описать нюансы постопера-
ционного периода потенциальным реципиентам. В первом разделе 
статьи будет представлена краткая история развития и общие за-
кономерности употребления механистической метафоры. Второй 
раздел проблематизирует механистическую метафору в свете 
концепта нумерической идентичности, используемого в биоэтике 
для анализа влияния биотехнологий на представления о личности. 
Третий раздел будет посвящен феноменологическому различению 
Körper/Leib (анатомическое тело-объект / живое, непосредственно 
переживаемое тело), рецепция которого в современных исследо-
ваниях медицинских практик может наметить путь преобразова-
ния философских аспектов механистической метафоры в социо-
гуманитарном и профанном рассуждении о трансплантации. 

Механистическая метафора в философии,  
науке и «социальном воображаемом»
Механистическая метафора является важной частью философ-
ских и эпистемологических конструктов науки. Отражая стремле-
ние ученых начала XX века использовать инженерию организмов 
в интересах человечества, она сыграла свою роль и в социаль-
но-политических изменениях. 

Источником механистической метафоры традиционно призна-
ется картезианская философия. Декарт концептуализировал ме-
ханистический подход как основу научного познания. Объектом 
познания выступала «протяженная материя», описываемая через 
взаимодействие и соприкосновение составляющих ее материаль-
ных компонентов. Тело, как и другие органические сущности, 
будучи протяженной материей в картезианском представлении, 
могло быть полностью познано и объяснено благодаря законам 
механики [Визгин, 2020]. Важным концептуальным инструмен-
том для описания физиологических процессов, задающим язык 
описания тела, являлись метафоры машин, используемых или соз-
данных в то время (часы, мельницы, пневматические устройства). 
Примерами такого использования механистической метафоры яв-
ляются пневматическая теория мышечных сокращений у Декарта 



111

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

и модель кровообращения Гарвея, в которой сердце играло роль 
насоса [Allen, 2005].

Важно отличать описанную выше философскую механистиче-
скую метафору, которая является примером концептуального под-
хода к описанию мира и природных явлений, от операциональной 
функции механистической метафоры в объяснении органических 
процессов. С конца XIX и до середины XX века понятие механи-
цизма рассматривалось как в онтологическом, так и в эпистемо-
логическом контекстах. Однако большинство биологов и медиков 
того времени предпочитали сосредоточиться на механицизме как 
на практическом подходе к исследованию свойств и функций орга-
низмов, а не на философских дискуссиях о сущности жизни [ibid.].

В современной биологии и биомедицине механистическая ме-
тафора в первую очередь направлена на пошаговое описание про-
цессов как взаимодействия компонентов системы и отражает кау-
зальную направленность функционального объяснения. Несмотря 
на то, что механистическая метафора в современной науке высту-
пает только как эпистемологический, а не философский конструкт, 
мы можем наблюдать возвращение к описанию биологических 
сущностей как машин. Используемый в жаргоне классической 
и молекулярной биологии образ машины направлен на описание 
биологического процесса как совокупности взаимосвязанных ча-
стей, каждая из которых, выполняя свои функции, вносит вклад 
в конечный результат. Эвристическая ценность такого подхода 
заключается в возможности упростить понимание биологических 
процессов и сделать их более доступными для необходимых ма-
нипуляций [Baedke, 2018: 131–133]. 

В трансплантологии метафора машины приобретает несколько 
другое направление, задавая особое картирование тела. Ее эпи-
стемологическая роль выражается не в описании тела как взаи-
модействия частей, а в выделении частей в качестве компонента, 
который можно извлечь, переместить или воспроизвести искус-
ственно. Функция компонента при этом является важной харак-
теристикой для оценки результата операции. Но именно возмож-
ность замены, а не более частно понимаемая функциональность 
делает орган, ткани или конечность потенциальными объектами 
для донорства и трансплантации. Возможность замены также со-
относится с технологической реализуемостью трансплантации 
и сохранением адекватного качества жизни после нее.

Механистическая метафора, таким образом, прочно закрепи-
лась в методологии современной науки и медицины. Но научная 
интерпретация не дает нам полного понимания ее роли. Если об-
ратиться к механистической метафоре в контексте восприятия 
тела, стоит указать и на ее социальные аспекты. Концептуальный 



112

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

аппарат исследований науки и технологий (science and technology 
studies, STS) позволяет раскрыть общность проявлений механи-
стической метафоры в повседневных и научных практиках. Для 
истолкования природы этой общности мы обратимся к поня-
тию «социотехнического воображаемого», сформулированному 
Шейлой Ясанофф. 

В STS-исследованиях наука представляется не как чисто объек-
тивная деятельность, а как социальный процесс. Предполагается, 
что разработка технологий изменяет общество и одновремен-
но обусловлена социальными запросами и представлениями. 
Социотехническое воображаемое в рамках STS представляет со-
бой коллективные представления о желаемом будущем, формиру-
ющиеся на основе общего понимания того, как может выглядеть 
социальная жизнь и порядок, которые можно достичь с помощью 
науки и технологий [Jasanoff, Kim, 2015: 19–24]. Механистическая 
метафора в данном контексте выступает как часть социотехниче-
ского воображаемого, связанного с биомедициной и формирую-
щего образ тела [Shaw, Mykitiuk, 2023].

Таким образом, механистическая метафора не только фор-
мирует научные подходы, но и влияет на наше восприятие тела 
в контексте социальных изменений и технологий. В частности, 
в XX веке она стала основой для формирования образа буду-
щего в области трансплантологии, где возникла идея о возмож-
ности искусственно воспроизводить части тела или заменять их 
органическим аналогом. Этому положили начало исследования 
одного из основоположников трансплантологии В.П. Демихова, 
который начиная с 30-х годов экспериментировал с транспланта-
цией органов на животных. Параллельно аппарат искусственного 
кровообращения, созданный С.И. Чечулиным и С.С. Брюхоненко 
в 1926 году, стал первым шагом в направлении искусственного 
воссоздания функций тела. Продолжение таких исследований мы 
можем видеть как и в технологиях, обеспечивающих создание ис-
кусственных органов, так и в перспективах применения биоприн-
тинга в трансплантологии [Иванюшкин и др.: 2018: 6–8]. 

Эксперименты в области хирургии, заложившие основы совре-
менной трансплантологии, были ориентированы на образ идеа-
лизированного будущего, где технологии способны преодолевать 
ограничения человеческого тела. Исследовательские разработки 
на заре трансплантологии ограничивались не только поисками 
возможностей заменить больной орган или воспроизвести функ-
цию человеческого тела, они шли дальше, в сторону радикальной 
манифестации общезаменяемости его компонентов, позволяющей 
выступить за границы традиционных представлений о целостно-
сти тела и идентичности. Яркой иллюстрацией являются попытки 



113

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

выделить в качестве заменяемой части голову — в научной работе 
Чечулина и Брюхоненко «Опыты по изолированию головы соба-
ки» (1928 год) и экспериментах Демихова по пересадке второй 
головы собакам в 50-х годах (20 созданных им двухголовых собак, 
однако, не прожили долго) [там же: 10–12]. 

Механистическая метафора, зародившаяся в философии Ново
го времени, в трансплантологии задает взгляд на тело как на ма-
шину с заменяемыми компонентами. В контексте социотехни-
ческого воображаемого механистическая метафора становится 
важным инструментом для анализа взаимодействия науки и об-
щества. Например, современные разработки по созданию искус-
ственных органов путем биопринтинга могут быть истолкованы 
не только как решение проблемы дефицита донорских органов, 
но и более широко — в свете запроса на преодоление старения 
и смерти благодаря постоянным инженерным инновациям в об-
ласти модификации тела [Mason, 2022: 32]. Направление транс-
плантологии, ориентированное на телесный инжиниринг, при ко-
тором пересадка головы видится как один из возможных (пусть 
и не осуществимых) сценариев, приводит нас к вопросам, связан-
ным с проблемой сохранения целостности тела и личной иден-
тичности. В следующем разделе мы рассмотрим казусы, которые 
показывают напряжение между социотехническими нарративами, 
представляющими биомедицину как условие для достижения бо-
лее качественной и долгой жизни, и личным восприятием реципи-
ентами обновленного тела и трансплантата, дающего эту жизнь.

Не-нумерическая не-идентичность  
как продолжение механистической метафоры 
в трансплантологии
В конце 90-х годов в Великобритании произошел примечатель-
ный судебный и медицинский казус, когда девочка пятнадцати лет 
открыто отказалась от проведения операции по трансплантации, 
несмотря на показания врачей и возможность устранить потенци-
альный риск для жизни. В итоге врачи обратились в Высокий суд 
за разрешением на проведение трансплантации, и оно было дано. 
Девочка следующим образом изложила свою позицию адвокату: 
«Я понимаю, что означает пересадка сердца — обследования и та-
блетки. Мне всего пятнадцать лет, и я не хочу пересадку. Это дела-
ет меня несчастной. Я понимаю, что это эгоистично. Ведь если я 
умру, моя семья будет горевать. <…> Но если у меня будет чье-то 
чужое сердце, то я буду чувствовать себя не такой, как все осталь-
ные, и это веская причина не делать пересадку, даже если бы она 



114

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

спасла мне жизнь» [Richmond, 1999]. Это история является яркой 
иллюстрацией восприятия трансплантации как вторжения в тело 
и идентичность, страх перед которым может быть настолько ве-
лик, что вынуждает отказаться от спасающей жизнь операции.

Схожее впечатление создается от истории Клинта Холлама. 
Он стал первым человеком, которому осуществили успешную 
трансплантацию одной руки (1998 год). Вскоре после этой высо-
котехнологичной операции Холлам смог использовать руку для 
повседневных рутинных дел. Несмотря на то, что не было ни-
каких видимых проблем с функциональностью руки и проблем 
со здоровьем, в 2001 году он попросил провести ему ампутацию 
пересаженной конечности. Спустя десять лет Холлам описал свой 
жизненный опыт после операции как негативный. Ему пришлось 
расстаться с семьей, он достаточно сильно изменил привычный 
ему образ жизни. Отрицательные изменения в своей биографии 
он связал с тем, что «захотел себе новую руку». Другой человек, 
переживший трансплантацию обеих рук двумя годами позже, 
Дени Шателье, напротив, описывал последствия операции как 
возможность вернуть себе достоинство, перестать быть «никем» 
[Slatman, Widdershoven, 2010: 69–70].

Нарративы, связанные с изменением идентичности как в ре-
зультате заболевания, после которого трансплантация стала не-
обходимой, так и после самой операции, представлены в авто-
биографии Ж.-Л. Нанси. Сложности с восприятием целостности 
себя для него начались с заболевания, в ходе которого его стало 
подводить тело и больное сердце ощущалось как «пустота в гру-
ди». После операции по пересадке донорского сердца ощущение 
целостности не вернулось. Пустоту заменили переживания, свя-
занные с отторжением донорского органа, необходимостью при-
нимать иммунодепрессанты и с лимфомой, вызванной ими. Все 
это осознавалось как борьба с инородным объектом внутри себя 
[Svenaeus, 2012: 149].

Приведенные истории хорошо иллюстрируют, как проживают-
ся изменения тела после операции трансплантации и насколько 
сильно они связаны с идентичностью. Изменения могут воспри-
ниматься в позитивном ключе как обретение целостности (уте-
рянной или не существовавшей прежде) и как потеря себя преж-
него или борьба с новым, гибридным образом «Я».

Природа изменений идентичности явно кроется в освоении и ос-
мыслении нового образа тела после операции по трансплантации. 
Как мы видим, тело не воспринимается как машина, а операция по 
трансплантации не рассматривается как замена части этой маши-
ны. Нарративы реципиентов близятся к утверждению о полной поте-
ре себя, и трансплантация выступает как причина этой потери.



115

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

Ключевым и часто используемым концептом в осмыслении про-
блем идентичности в контексте развития биотехнологий является 
различение нумерической и качественной идентичности. Важная 
для осмысления различных вторжений в тело или его процессы 
проблема личной идентичности часто исследуется через призму 
нумерической идентичности. Концепция нумерической идентич-
ности предполагает рефлексии о том, что значит существовать 
во времени и быть одной и той же личностью на протяжении всего 
жизненного пути. Медицинский взгляд на нумерическую идентич-
ность фокусируется на непрерывности и постоянстве организма 
как биологической сущности во времени [DeGrazia, 2005: 1–11].

Соотношение нумерической и качественной идентичности ча-
сто используется для анализа этических дилемм, связанных с про-
блемами редактирования генома, биотехнологического улучше-
ния и трансплантологии, чтобы очертить границы и перспективы 
личностных и физиологических изменений. Нумерическая иден-
тичность подразумевает, что субъект продолжает свое существо-
вание, «продлевается» во времени и, несмотря на трансформации, 
остается тем же индивидом. Изменения в опыте, характере и вос-
приятии себя не означают потерю нумерической идентичности. 

Качественная идентичность сводится к наличию определенных 
свойств. В мире не существует двух объектов, обладающих одной 
нумерической идентичностью, но их качественная идентичность 
может совпадать. Примером могут послужить молекулы воды, 
которые качественно совпадают друг с другом. Но чем сложнее 
сущность, о которой идет речь, тем меньше будет совпадений в ка-
чественной идентичности. Когда речь идет о людях, совпадение 
в качественной идентичности между ними становится практи-
чески невозможным — даже у близнецов можно найти различия 
в привычках и чертах характера, позволяющие их распознавать 
[Liaw, 2024: 125–126].

Одним из тезисов данного раздела является утверждение, что 
использование этого различения имплицитно связано с механи-
стическим представлением тела. Проблематизировав его, мы мо-
жем понять взаимосвязь восприятия идентичности с использова-
нием механистической метафоры.

В рамках рассуждений об идентичности в свете возможно-
стей трансплантологии устоявшимся стало описание процесса 
трансплантации и жизни после как о сохранении нумерической 
идентичности реципиентом, пережившим операцию, с последу-
ющим изменением качественной идентичности. С точки зрения 
нумерической идентичности как тождества личности во времени, 
человек с пересаженным органом/тканью/конечностью, несмотря 



116

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

на изменения в теле, в биоэтических и философских дискуссиях 
представляется как тот же индивид [Liaw, 2024; Svenaeus, 2012]. 

Пересаженный орган становится либо заменой, либо дополне-
нием для уже существующего тела. Тело при этом не подменя-
ется другим, что позволяет говорить об изменении качественной 
идентичности (замененный компонент выступает как модифика-
ция одного из свойств тела). Подразумевается, что нумерическая 
идентичность и продолжение существования личности во вре-
мени сохранены. Описанные в историях в начале раздела опыт 
приспособления к телу и трудности самоопределения могут быть 
интерпретированы как реакция на изменение качественной иден-
тичности. Такой подход к описанию идентичности является есте-
ственным и понятным объяснением сути трансплантации в свете 
механистической метафоры, благодаря которой тело можно пред-
ставить как совокупность компонентов с определенными функци-
ями, которые можно заменить. 

Тем не менее такой подход не дает нам четкого ответа о причи-
нах переживаний и размытой идентичности после трансплантации. 
Мы можем говорить о трансформациях качественной идентично-
сти, сведенных к переживаниям относительно изменений в теле. 
Но сами изменения в теле и их источник смещают акцент в сторону 
ощущения человека «не собой» – на физическом уровне (из-за от-
торжения трансплантата и необходимости приема иммунодепрес-
сантов) и в силу рефлексий о связи с донором трансплантата и о но-
вом образе тела. Здесь показателен ход размышлений в казусах 
в начале данного раздела: я больше не прежний человек (Холлам), 
я перестал быть никем (Шателье), это не (совсем) мое тело (Нанси). 

Если восприятие тела после трансплантации оправдывать толь-
ко тем, что у тела изменился «компонент» (и, следовательно, ка-
чественная идентичность), то это не объясняет, почему изменения 
в теле переживаются как более масштабные. Самым радикальным 
высказыванием является фраза девочки, отказавшейся от транс-
плантации: «я буду чувствовать себя не такой, как все остальные», 
когда идентичность размывается не только в субъективном, но 
и в интерсубъективном ее преломлении. Сведение проблемати-
ки измененной идентичности к переживаниям о новом образе 
тела также не является достаточным, так как в таком случае мы 
подходим к ощущениям реципиентов, порождающим искажения 
в восприятии собственного тела, как к объяснению психотиче-
ского или шизофренического эпизода [Sakson-Obada et al., 2018]. 
Особенности нарративов и размышлений реципиентов, таким об-
разом, указывают на то, что осмысление ими своего тела может 
привести к сомнениям в сохранении нумерической идентичности 



117

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

(несмотря на то, что формально она не была утрачена) из-за «чу-
жого» трансплантата. 

Механистическая метафора подводит нас к выводу, что реци-
пиент сохраняет нумерическую идентичность как единственно 
верную. Однако нарративы реципиентов показывают, что механи-
стическая метафора, как и связанный с ней подход к нумериче-
ской идентичности, недостаточны для описания их личного опыта 
после трансплантации. Трансплантат воспринимается не просто 
как замена компонента механизма, но более широко — как но-
вый элемент, потенциально способный изменить или нарушить 
целостность как тела, так и личности. Вместо картезианского 
взгляда на тело как механическую субстанцию, в рамках которого 
становится возможным восприятие частей тела как заменяемых 
частей, мы имеем дело со сложной неоднородной конструкцией, 
в которой замена части может привести к непредсказуемым по-
следствиям для целого. 

Различение Leib / Körper как путь  
к переосмыслению механистической метафоры
Отметив несовпадение личного опыта пациентов с восприятием 
тела как машины, очень соблазнительно написать о полной непри-
годности механистической метафоры для описания любых аспек-
тов личного опыта. Тем не менее мы можем утверждать, что она 
продолжает иметь значение для осмысления тела в определенных 
контекстах — и не только связанных сугубо с технологиями или 
биомедициной. 

В первую очередь это заметно по тому, как сами реципиенты 
воспринимают свое тело после трансплантации. Здесь показатель-
ным является опыт реципиента почки, для которого донорский ор-
ган представлялся как «машина, благодаря которой можно больше 
не проводить диализ. Почти искусственный объект. Но он все же 
принадлежит кому-то» [Le Breton, 2003: 44]. Такое описание вы-
ражает совмещение представлений о трансплантации как способе 
починки сломанного механизма и личных рефлексий о неоднород-
ности тела после того, как в нем оказался чужой трансплантат.

Будучи частью социотехнического воображаемого, обыгрыва-
ясь в культуре и различных художественных размышлениях об об-
разе будущего, механистическая метафора оказывает влияние 
на отношение к телу. Являясь частью коммуникации врача и па-
циента, она становится неизменным элементом не только профес-
сиональных, но и профанных рассуждений о здоровье и болезни.



118

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

Все это приводит нас к важному вопросу: можем ли мы сделать 
механистическую метафору применимой для того, чтобы описать 
пациенту опыт после трансплантации, и если да, то как? В данном 
разделе мы не планируем давать прямой ответ на данный вопрос, 
но, скорее, наметим движение к возможным стратегиям работы 
с механистической метафорой.

Объяснительная функция механистической метафоры, как 
было показано выше, сталкивается с проблематикой размытой 
идентичности. Размытость здесь, являющаяся частью не только 
личного образа, но и образа человека в целом, может быть описа-
на в терминах «антропологического перехода», характеризуемого 
противопоставлением внутренней границы человеческой иден-
тичности телу-объекту биомедицины, о котором заботятся, но 
который не имеет права голоса [Тищенко, 2017: 13–14]. Данная 
структура отражает наработки в отношении телесного и субъек-
тивного опыта в рамках феноменологической традиции. Именно 
их мы предлагаем использовать как ориентир на пути к работе 
с эпистемологическим потенциалом механистической метафоры.

Феноменология характеризуется нацеленностью на описание 
человеческого опыта как целостного и стремлением преодолеть 
ограничения картезианского дуализма, в котором тело как протя-
женная материя является отделенным от разума. На реконструк-
цию целостности опыта была направлена данная Э. Гуссерлем 
классификация телесного опыта, согласно которой Leib — «жи-
вое тело», переживаемое непосредственно как «Я», а «Körper» — 
«тело» анатомическое, воспринимаемое как предмет, принадле-
жащий человеку. В качестве примера соотношения Leib и Körper 
Гуссерль приводит касание пальцами левой руки — правой. 
Касаясь одной руки другой, мы одновременно переживаем ощу-
щение соприкосновения в другой руке (и это опыт Leib). И в то же 
время воспринимаем ее как внешний объект, которого мы касаем-
ся (Körper) [Чачанидзе, 2006]. Такая способность к объективации 
собственного тела является основой для возможности существо-
вания механистической метафоры, потому Körper мы можем счи-
тать отправной точкой для ее понимания.

Для более глубокого осмысления амбивалентности размытой 
идентичности и машинерии тела важно рассмотреть, как концеп-
ции Leib и Körper взаимодействуют друг с другом в рамках совре-
менного феноменологического дискурса. В то время как Гуссерль 
акцентирует внимание на целостности телесного опыта, совре-
менные исследования подчеркивают необходимость критического 
анализа этих понятий. Современная феноменология, с одной сто-
роны, противопоставляет идею Leib идее тела как «неживой» вещи, 
трупа [Leder, 1992]. С другой — стремится к более комплексному 



119

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

пониманию данного соотношения, ссылаясь, что описание опыта 
Leib как «чистого» субъективного может свести его содержание 
к бестелесной субстанции, что противоречит сути этого терми-
на. Потому стоит говорить о более сложном соотношении внутри 
данной классификации опыта. Соотношение Leib и Körper нельзя 
обосновывать только как новый дуализм, предложенный на заме-
ну картезианскому. Если говорить шире, то его можно предста-
вить как постоянное взаимодействие разных граней восприятия 
тела, в котором Leib может подтверждать опыт Körper, обогащать 
его, или же, наоборот, противиться ему [Slatman, 2005].

Понимание этого сложного взаимодействия открывает но-
вые горизонты для анализа применения двойной онтологии Leib 
и Körper в различных областях, включая медицину: ее использова-
ние в современных исследованиях медицинских практик и влия-
ний технологических инноваций на жизнь человека ориентирова-
но на раскрытие многогранности человеческого опыта. Тело, со-
гласно этим исследованиям, с одной стороны, является «условием 
раскрытия мира», с другой стороны, оно «обусловлено этим ми-
ром» [Slatman, 2014]. Таксономия Leib, в частности, используется 
в описании структуры «атмосферы» взаимодействия врача и па-
циента [Langewitz, 2022], при анализе соотношения боли и стра-
дания с точки зрения жизненного мира больного [Giordano, 2012]. 
Подчеркивается важность социологического анализа медицин-
ских практик, направленного на выявление субъективных пере-
живаний медицинского персонала и пациентов и реконструкцию 
комплексного опыта заболевания [Slatman, 2014]. В транспланто-
логии соотношение Leib и Körper позволяет говорить о целост-
ности тела не только как о чисто субъективным факторе, но и ин-
терсубъективном. Трансплантация, таким образом, не сводится 
к эпизоду личной жизненной истории. После нее меняется и само-
восприятие, и восприятие личности с точки зрения окружающих 
[Slatman,Widdershoven, 2010: 82]. 

Körper может быть представлено и как тело-«артефакт» био-
технологий, в котором объяснительная функция механистической 
метафоры всегда будет встречаться с опытом Leib. Онтология 
Körper и Leib может быть ориентирована на взаимодействие соци-
альных запросов и технологических инноваций в рамках констру-
ирования социотехнического воображаемого. При этом, в отличие 
от заданной в концепции Ясанофф относительной стабильности 
образа тела, мы будем говорить о его сопротивлении социальным 
конструкциям, в результате которого в итоге и формируется пред-
ставление о телесности [Shaw, Mykitiuk, 2023: 107].

В таком ракурсе тело выступает как подвижный конструкт, 
который не только зависит от технологических инноваций, но 



120

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

и является источником их переосмысления. Этот тезис можно 
развернуть в рамках сопоставления Leib и Körper, обратившись 
к концепту «телесная схема» М. Мерло-Понти. Термин «телесная 
схема» описывает, как мы организуем свой опыт через восприятие 
тела и как оно позволяет нам осознавать себя в мире и взаимодей-
ствовать с ним. В работах Мерло-Понти окружающий мир рас-
сматривается как формирующийся благодаря нашей способности 
действовать. Это означает, что любые технологические расши-
рения нашего тела могут радикально изменить наше восприятие 
мира и взаимодействие с ним, добавляя новые возможности к на-
шему опыту и действиям [Liberati, 2021]. В итоге мы имеем дело 
не с устойчивым образом тела, а с постоянной динамикой взаимо-
действия телесной схемы и технологических улучшений, достра-
ивающих наш опыт, где каждое новое устройство может вызывать 
переосмысление того, что значит быть человеком. 

Рецепция соотношения Leib и Körper в контексте современных 
исследований медицины, таким образом, дает нам возможность 
по-новому подойти к описанию сложной структуры взаимодей-
ствий тела как объекта социотехнического воображаемого и лич-
ного опыта тела.

* * *

В трансплантологии, как и во многих других областях клиниче-
ской медицины, существует необходимость создавать условия для 
комплаентности (приверженности лечению) пациентов после опе-
рации. От того, насколько точно реципиенты будут следовать ре-
гламенту иммуносупрессивной терапии, может зависеть их здоро-
вье и даже жизнь. Нарративные инструменты, описывающие опыт 
реципиентов, играют в этом совсем не последнюю роль, позволяя 
справиться со стрессом, понять и оценить возможные риски, свя-
занные с личным восприятием тела и собственного Я. 

Поэтому проблема механистической метафоры и ее несоответ-
ствия личному опыту стоит достаточно остро. С учетом того, что 
она всегда будет частью данного уравнения, возможным решени-
ем может быть описание опыта реципиентов в двух измерениях — 
в рамках медицинского дискурса, опирающегося на механистиче-
скую метафору, и в психологической, личностной интерпретации. 
Но такое решение представляется достаточно громоздким. Другое 
решение, предлагаемое в рамках критики уже сложившегося ме-
ханистического подхода к телу, — переориентировать риторику 
трансплантологии на метафору дара — не снимает все вопросы, 
связанные с использованием механистической метафоры.



121

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

Феноменологическое различение Körper и Leib позволяет нам 
подойти к данной проблеме с нового ракурса. Обозначая Körper 
как одну из граней восприятия, связанную со свойством челове-
ка объективировать собственное тело, мы можем наметить путь 
к комплексному пониманию роли механистической метафоры 
в личном восприятии, сделав ее употребление в медицинском 
дискурсе близким к опыту пациентов. Одним из возможных спо-
собов достижения поставленной цели является социогуманитар-
ный анализ механистической метафоры как объективированного, 
внешнего контура телесности. Помимо реконструкции механи-
стической метафоры в научном и медицинском дискурсе должное 
внимание должно быть уделено различным аспектам ее употре-
бления в повседневности, как и анализу ее роли в качестве эле-
мента социотехнического воображаемого.

The Mechanistic Metaphor in Transplantation: 
Blurred Identity and Objectified Corporeality
Sofya V. Lavrentyeva
Junior Researcher of the Department of Humanitarian Expertise and 
Bioethics.
RAS Institute of Philosophy.
12/1 Goncharnaya Str., Moscow 109240, Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-3082-2975
sonnig89@gmail.com

Abstract. This article analyzes the role of the mechanistic metaphor in 
communication between doctors and patients, as well as in social and 
philosophical contexts. It shows that this metaphor, a key part of medical 
language, conflicts with patients’ feelings of alienation from their bodies 
after transplantation surgery. This conflict leads us to consider ways to 
change the mechanistic metaphor to help improve patients’ adherence to 
treatment in the postoperative period. The article is divided into several 
sections: the first looks at the historical development of the mechanistic 
metaphor. Initially defined by Descartes as a specific view of life, it later 
became an important part of scientific methodology in biology and medicine. 
In modern biomedicine, it simplifies understanding biological processes. 
In transplantology, it describes the body as a machine with replaceable 
parts, influencing everyday views of the body. The second section focuses 
on narratives that highlight the mismatch between the machine-like 
body and patients’ personal experiences after transplantation. Patients’ 
feelings of losing their former selves are examined through the concept of 
numerical identity, used in bioethics to analyze how biotechnologies affect 
ideas of personhood. This approach reveals that it implicitly continues the 
machine-body metaphor. In the third section, we explore the distinction 
between Körper/Leib (the anatomical body/object vs. the lived body). This 



122

Человек. 2025. Т. 36, № 2

СОЦИ-
АЛЬНЫЕ 
ПРАКТИКИ

distinction helps guide our understanding of the philosophical aspects of the 
mechanistic metaphor. It outlines starting points for a socio-humanitarian 
analysis of the mechanistic metaphor as an external representation of 
corporeality. This analysis aims to make the use of the mechanistic metaphor 
more complex and to bring it closer to the experiences of recipients.
Keywords: mechanistic metaphor, transplantation, sociotechnical imaginary, 
identity, phenomenology of medicine.
For citation: Lavrentyeva S.V. The Mechanistic Metaphor in Transplantation: 
Blurred Identity and Objectified Corporeality // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. 
P. 107–123. DOI: 10.31857/S0236200725020061

Литература/References

Визгин В.П. Картезианство // Философская антропология. 2020. Т. 6, № 1. 
С. 139–162. 
Vizgin V.P. Kartezianstvo [Cartesianism]. Filosofskaya antropologiya. 2020. 
Vol. 6, N 1. P. 139–162. 

Иванюшкин А.Я., Тищенко П.Д., Резник О.Н., Попова О.В. Из истории экспери-
ментальной и клинической биомедицины: У. Гарвей, С.С. Брюхоненко, 
В.П. Демихов, К. Барнард // Горизонты гуманитарного знания. 2018. № 5. 
С. 3–20.
Ivanyushkin A. Ya., Tishchenko P.D., Reznik O.N., Popova O.V. Iz istorii 
eksperimental’noi i klinicheskoi biomeditsiny: U. Garvei, S.S. Bryukhonenko, 
V.P. Demikhov, K. Barnard [The History of Experimental and Clinical Bio
medicine: William Harvey, Sergei Brukhonenko, Vladimir Demikhov, Chris
tiaan Barnard]. Gorizonty gumanitarnogo znaniia [Horizons of humanitarian 
knowledge]. 2018. N 5. P. 3–20.

Тищенко П.Д. Человек, конвергентные технологии и открытость навстречу буду-
щему // Конвергенция технологий и дивергенция будущего человека / под 
ред. П.Д. Тищенко. М.: МосГУ, 2017. C. 8–22.
Tishchenko P.D. Chelovek, konvergentnyye tekhnologii i otkrytost’ navstre
chu budushchemu [Human Beings, Convergent Technologies and Openness 
Towards the Future]. Konvergentsiya tekhnologiy i divergentsiya budushchego 
cheloveka [Convergence of Technologies and Divergence of the Human Fu
ture], ed. by P.D. Tishchenko. Moscow: Moscow University for the Humanities 
Publ., 2017. P. 8–22. 

Чачанидзе Г.Д. Проблема телесности в феноменологии Э. Гуссерля // Сумма фи-
лософии. 2006. Вып. 6. C. 186–189.
Chachanidze G.D. Problema telesnosti v fenomenologii E. Gusserlya [The 
Problem of Physicality in E. Husserl’s Phenomenology]. Summa filosofii. 
2006. Iss. 6. P. 186–189.

Юдин Б.Г. Технонаука и «улучшение» человека // Эпистемология и философия 
науки. 2016. Т. 48, № 2. С. 18–27. 
Yudin B.G. Tekhnonauka i «uluchsheniye» cheloveka [Technoscience and 

“Human Enhancement”]. Epistemologiya i filosofiya nauki [Epistemology & 
Philosophy of Science]. 2016. Vol. 48, N 2. P. 18–27.



123

Человек. 2025. Т. 36, № 2

С.В. Лаврентьева
Механистиче-
ская метафора 
в транспланто-
логии: размы-
тая идентич-
ность и объек-
тивированная 
телесность

Baedke J. Above the Gene, Beyond Biology: Toward a Philosophy of Epigenetics. 
Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 2018.

DeGrazia D. Human Identity and Bioethics. Cambridge: Cambridge University Press, 
2005. 

Allen G.E. Mechanism, vitalism and organicism in late nineteenth and twentieth-century 
biology: the importance of historical context. Studies in history and philosophy 
of biological and biomedical sciences. 2005. Vol. 36, N 2. P. 261–83.

Giordano J. Pain and Suffering: Körper und Leib, and the Telos of Pain Care. 
Philosophy, Psychiatry, & Psychology. 2012. Vol. 19, N 4. P. 279–283.

Jasanoff S., Kim S.H. Dreamscapes of Modernity: Sociotechnical Imaginaries and the 
Fabrication of Power. Chicago, London: University of Chicago Press, 2015. 

Langewitz W.A. The lived body (Der Leib) as a diagnostic and therapeutic instrument 
in general practice. Wiener klinische Wochenschrift. 2022. N 134. P. 561–568.

Le Breton D. Identity problems and transplantation. Ethical eye: transplants. 
Strasbourg: Council of Europe, 2003. P. 40–49.

Leder D. A Tale of Two Bodies: The Cartesian Corpse and the Lived Body. The 
Body in Medical Thought and Practice, ed. by D. Leder. Dordrecht: Kluwer 
Academic, 1992.

Liaw Y.Q. An analysis of different concepts of “identity” in the heritable genome 
editing debate. Med Health Care and Philos. 2024. N 27. P. 121–131.

Liberati N. Leib and technologies: Relations and co-foundation. Investigaciones Fe­
nomenológicas. 2021. N 11. P. 165–184. 

Mason J. To harvest, procure, or receive? Organ transplantation metaphors and the 
technological imaginary. Theor Med Bioeth. 2022. N 43. P. 29–45.

Richmond C. British Girl Recovering after Forced Heart Transplant. JAMC. 1999. 
Vol. 16, N 6. P. 680.

Sakson-Obada O., Chudzikiewicz P., Pankowski D. et al. Body Image and Body 
Experience Disturbances in Schizophrenia: an Attempt to Introduce the 
Concept of Body Self as a Conceptual Framework. Curr Psychol. 2018. N 37. 
P. 390–400.

Shaw J.D., Mykitiuk R. Jurisgenerative Tissues: Sociotechnical Imaginaries and the 
Legal Secretions of 3D Bioprinting. Law Critique. 2023. N 34. P. 105–125.

Shildrick M. Staying Alive: Affect, Identity and Anxiety in Organ Transplantation. 
Body & Society. 2015. Vol. 21, N 3. P. 20–41. 

Slatman J. Multiple dimensions of embodiment in medical practices. Med Health Care 
and Philos. 2014. N. 17. P. 549–557. 

Slatman J. The sense of life: Husserl and Merleau-Ponty on touching and being touched. 
Merleau-Ponty: Vie et individuation, R. Barbaras, M. Carbone, H.A. Fielding, 
& L. Lawlor (eds.). Mimesis, 2005. P. 305–325.

Slatman J., Widdershoven G. Hand Transplants and Bodily Integrity. Body & Society. 
2010. Vol. 16, N 3. P. 69–92. 

Svenaeus F. Organ transplantation and personal identity: how does loss and change of 
organs affect the self? J Med Philos. 2012. Vol. 37, N 2. P. 139–158.

ten Have H., Gordijn B. Metaphors in medicine. Med Health Care and Philos. N 25. 
2022. P. 577–578. 


