
32

Аннотация. Нехватка донорских органов является острой проблемой со-
временной трансплантологии. Одним из предлагаемых в литературе ва-
риантов ее решения выступает принятие рыночной модели донорства, 
при которой орган перестает быть даром, а становится товаром, обраща-
ющемся на регулируемом или свободном рынке. Сложившаяся критика 
рыночной модели донорства органов включает в себя указание на риски, 
связанные с коммодификацией тела и его частей и отказом от ценност-
ного содержания дара продолжения или сохранения жизни. В дополне-
ние к этому в статье утверждается, что рыночная модель донорства ор-
ганов, которая показана как вписанная в контекст биокапиталистической 
и неолиберальной логики, имеет еще одно негативное проявление — по-
терю достоинства. В модели донорства, основанной на органе как даре, 

Публикация подготовлена при финансовой поддержке гранта РНФ, проект N 23-
18-00400 «Смерть, умирание и донорство: междисциплинарное исследование 
влияния социальных факторов на уход из жизни и развитие трансплантацион-
ной помощи».

УДК 608.1

©2025     А.В. АНТИПОВ

DOI: 10.31857/S0236200725020025

БИОЭТИКА УМИРАНИЯ: ДОСТОИНСТВО, 
КОММЕРЦИАЛИЗАЦИЯ И ОРГАН КАК ДАР

Антипов Алексей Владимирович — кандидат фи-
лософских наук, научный сотрудник сектора гума-
нитарных экспертиз и биоэтики. 
Институт философии РАН. 
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1. 
ORCID 0000-0002-7048-3373
nelson02@yandex.ru



33

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

донорству сопутствует нематериальный актив, который разносоставен. 
В статье проблематизируются две его части: статусное достоинство чело-
века для прижизненного и символическое бессмертие для посмертного 
донорства. Донорство органов, основанное на даре, актуализирует дис-
курс о достоинстве и символическом бессмертии, поскольку позволяет 
реализовать свободный выбор личности в совершении морального по-
ступка, в то время как в рыночной модели моральный выбор заменяет-
ся экономическим, который может быть продиктован не только прямым 
денежным вознаграждением, но любым видом прибыли в виде благ или 
статуса. Рыночная модель донорства органов коммерциализирует и эко-
номизирует процесс передачи органа, а, следовательно, не оставляет ме-
ста для свободного морального и автономного поступка. Для иллюстра-
ции используется кейс сестер Скотт, который показывает, что рыночная 
модель донорства органов в ее широком понимании разрушает дискурс 
о достоинстве как донора, так и реципиента.
Ключевые слова: биоэтика, трансплантология, коммерциализация, дар, 
коммодификация, рыночная модель.
Ссылка для цитирования: Антипов А.В. Биоэтика умирания: достоин-
ство, коммерциализация и орган как дар // Человек. 2025. Т. 36, № 2. 
С. 32–51. DOI: 10.31857/S0236200725020025

Проблема донорства органов
Одной из главных проблем донорства органов является их недо-
статок. Однако способ разрешения этой проблемы сам по себе 
не всегда лишен противоречий, поскольку спасение жизни по-
средством пересадки может достигаться как морально неодно-
значными (как, например, рыночная модель донорства), так и мо-
рально непозволительными практиками, такими как донорство 
органов после эвтаназии или даже посредством нее [Резник, 2023]. 

Донорство органов поднимает большое количество проблем 
в гуманитарном и биоэтическом осмыслении, поэтому предлага-
ется рассмотреть конкурирующие позиции, при которых орган по-
нимается в качестве дара (альтруистическая модель) и в качестве 
товара (рыночная модель), с точки зрения проблемы достоинства 
и символического бессмертия. Реализация этой цели предполага-
ет последовательное рассмотрение концептов достоинства и сим-
волического бессмертия и описание способа их связи с практикой 
донорства; анализ донорства как моральной практики (орган как 
дар) и как рыночной модели. Обращение к последней предпола-
гает демонстрацию ее принадлежности к широкому биокапита-
листическому контексту, в соответствии с которым формируются 



34

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

принципы взаимодействия с органами на коммерческих и эконо-
мических началах. В статье выделяются этические уязвимости 
рыночной модели донорства органов, а также делается акцент 
на разрушении представлений о достоинстве при донорстве ор-
ганов в случае использования рыночной модели. Таким образом, 
в рамках данной статьи донорство анализируется как практика 
с точки зрения конкурирующих экономического и морального 
дискурсов, в результате чего делается вывод, что использование 
экономической модели для разрешения проблемы нехватки до-
норских органов негативно сказывается как на моральной мотива-
ции доноров, так и на достоинстве доноров и реципиентов.

Понимание достоинства
Поскольку основным для статьи является вопрос о достоинстве, 
необходимо задать вопрос о том, что такое достоинство. В Стэн
фордской энциклопедии выделяется четыре способа понимания 
достоинства:

«Достоинство как благородство: самообладание или изяще-
ство, связанное с поведением; например, утонченные манеры или 
элегантная речь знати, или внешнее самообладание перед лицом 
оскорбления или принуждения.

Достоинство как целостность: семейство идей, связанных с со-
ответствием личным или общественным стандартам характера 
и поведения, как в собственных глазах, так и в глазах других.

Достоинство как статус: благородное или возвышенное соци-
альное положение или ранг.

Достоинство как человеческое достоинство: незаслуженная 
ценность или статус, который все люди разделяют в равной сте
пени (либо присущий им, либо созданный)» [Dignity, 2023]. Ука
занные понимания являются собирательными, то есть отражают 
некоторое консенсусное мнение по проблеме достоинства. 

Ю. Хабермас понимает под достоинством «моральный исток, 
питающий все остальные базисные права» [Хабермас, 2012: 68]. 
Он также указывает: «“Достоинство человека” — это сейсмо-
граф, который показывает, что права — и именно права, кото-
рые должны дать гражданам политическую общность, позволив 
им уважать друг друга как членов добровольной ассоциации сво-
бодных и равных […]» [там же: 69–70]. Действительно, приводи-
мые в большом количестве примеры Хабермаса показывают, что 
нормативно-правовые акты, как отдельных стран, так и надгосу-
дарственные, апеллируют к человеческому достоинству. Это схо-
же с эссенциалистской трактовкой достоинства, согласно которой 



35

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

достоинство присуще человеку как существу. Однако достоин-
ство может пониматься и как возможность реализации автономии 
и способности к самодетерминации [Hottois, 2018].

При этом для нашего исследования представляется обосно-
ванным использовать представление о достоинстве современного 
философа Сьюзи Киллмистер. Она выделяет три способа понима-
ния достоинства: личное (подчинение личным нормам, которые 
человек считает «достойными»), социальное (подчинение «до-
стойным» нормам и признание в социуме), статусное. Статусное 
достоинство состоит в том, что человек является частью какой-то 
социальной группы, сама принадлежность к которой заставляет 
относиться к нему с уважением [Killmister, 2020]. Как указыва-
ет Киллмистер: «Основанием статусного достоинства является 
просто наша принадлежность к соответствующей социальной ка-
тегории. Точнее, мы обладаем статусным достоинством постоль-
ку, поскольку имеем право на уважительные формы обращения 
в силу нашей принадлежности к определенной социальной кате-
гории. Таким образом, уважение, которого мы добиваемся, явля-
ется не просто реакцией на наше статусное достоинство, но и его 
конституирует. В отличие от личного и социального достоинства, 
статусное достоинство не имеет степеней: каждый, кто обладает 
статусным достоинством в силу принадлежности к определенной 
социальной категории, обладает статусным достоинством в оди-
наковой степени, а значит, требует одинаковой формы признания 
уважения» [Killmister, 2020: 33]. Статусное достоинство пред-
полагает принадлежность к определенной группе, а в контексте 
трансплантации органов это становится принадлежностью к тем, 
кого называют «доноры». 

Иногда выделяется более простая схема, согласно которой 
достоинство состоит из двух аспектов — человеческого и соци-
ального. Первое характеризуется внутренней и неотъемлемой 
ценностью каждого человека, неизмеримой и несопоставимой. 
Социальное достоинство — это часть человеческого достоинства, 
и, в отличие от человеческого достоинства, оно зависит от кон-
кретных ситуаций и приобретается в ходе социальных взаимодей-
ствий [Hemati et al., 2016].

Исследователь Дж. Колэхан предлагает рассматривать до-
стоинство как составное. Оно включает в себя три компонента: 
коммуникацию (как способность выстраивать отношения), пове-
ствование (создание истории, которая позволяет другим откли-
каться на нее с состраданием) и ответственность (которую чело-
век имеет по отношению к другим или Другому) [Coulehan, 2007]. 
В практике донорства реализуется каждый из этих компонентов: 
акт пожертвования органа является результатом выстраивания 



36

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

коммуникативного пространства, внутри которого формируется 
как нарратив, так и отношения, основанные на ответственности. 

Приведенный выше краткий и выборочный анализ проблемы 
достоинства призван показать два аспекта: во-первых, категория 
достоинства в философии представляет собой сложносоставной 
концепт; во-вторых, по мнению автора, для анализа практики до-
норства следует использовать представления о статусном и со-
циальном достоинстве, поскольку именно через них реализуется 
смысл донорства как моральной практики (отношения к Другому).

Смерть с достоинством и Достоинство  
при донорстве органов
Достоинство предполагает определенное отношение к человеку, 
который им обладает. Человек, который находится в ситуации 
умирания, зачастую воспринимается медикализированным взгля-
дом как пациент, однако такая точка зрения не позволяет увидеть 
достоинства, о котором идет речь. Именно поэтому следует рас-
сматривать умирающего (или вообще человека в пограничной си-
туации) как личность, а не просто как пациента [Poss, 2021].

Исследователь Т. Мадан связывает отсутствие достоинства 
в смерти с тем, что медикализация смерти [Illich, 1975] и замена 
абсолютных ценностей инструментальными [Gerth, Mills, 1948] 
редуцирует смерть от естественного процесса, который состав-
ляет часть жизни, до механического процесса [Madan, 1992], ко-
торый следует охарактеризовать в первую очередь как медицин-
скую проблему, характеризующуюся как распад организма и пре-
кращение его существования. Десакрализация и детабуирование 
смерти приводят к тому, что умирающий теперь остается наедине 
со своей смертью, а все усилия направлены не на ее пережива-
ние, а на преодоление. В технологической модели смерти нет ме-
ста достоинству личности — умирающий рассматривается имен-
но как пациент, а не человек, переживающий экзистенциальную 
ситуацию. Гуманитарное и философское осмысление смерти как 
смерти с достоинством стремится отказаться от такого сугубо ра-
ционалистического и механицистского взгляда на смерть.

Если отказаться от альтруистической модели донорства, то та-
кой же механицистский взгляд на донорство разрушит дискурс 
о достоинстве донора. Умирание связано с потерей статусного 
достоинства: стареющий и умирающий исключается из сообще-
ства, в котором он мог бы пользоваться уважением. В то же время 
предоставление умирающему здорового органа способно усилить 
и вернуть утраченное статусное и социальное достоинство.



37

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

Донорство органов как стратегия достижения 
символического бессмертия с сохранением 
достоинства личности
Высказываются идеи, что помимо смерти с достоинством, необхо-
димо также с достоинством относиться к самим умершим [Rubin, 
2023]. Сохранение достоинства как в жизни, так и в смерти пред-
ставляется нам одним из концептуальных вариантов, который 
можно предложить как логичное продолжение идеи смерти с до-
стоинством. Достоинство, продолженное после смерти, несмотря 
на прямую связь с личностью умершего, может быть реализовано 
за счет донорства органов, т.е. посредством донорства реализуют-
ся две стратегии: сохраняется (или приобретается) достоинство 
личности, а эта личность, в свою очередь, достигает символиче-
ского бессмертия. 

Исходя из предпосылки, что человек является уникальным 
видом, поскольку, с одной стороны, осознает собственную ко-
нечность, а с другой — способен преодолевать смертность с по-
мощью символических средств [Huberman, 2017], психологи 
Лифтон Р. и Олсон Е. предлагают следующий концепт символи-
ческого бессмертия. Они подчеркивают, что человек во многом 
нуждается в обретении ощущения исторической связи за преде-
лами отдельной человеческой жизни: «Мы можем увидеть смысл 
символического бессмертия как отражение родства человека 
со всем, что было до него, и со всем, что будет после него» [Lifton, 
Olson, 2004: 34]. Они предлагают пять категорий символического 
бессмертия: биологическую, творческую, теологическую, при-
родную (natural) и опытную. Биологическая категория символи-
ческого бессмертия состоит в продолжении себя в своих потомках 
и своих частях; творческая — продолжение существования в сво-
их трудах; теологическая — победа над смертью через религию; 
природная — связь и круговорот веществ в природе, за счет чего 
вещества, из которых состоит человек, после его смерти становят-
ся частью новых живых существ; опытная (экспериментальная) 
состоит в опыте трансценденции, которая может достигаться раз-
личными способами [Lifton, Olson, 2004: 34–38].

Статусное достоинство может быть рассмотрено в качестве со-
путствующего элемента для символического бессмертия в своих 
различных категориях. В качестве основания для анализа возьмем 
биологическую категорию символического бессмертия. В рамках 
нее предполагается, что человек продолжает себя в своих потом-
ках и других биологических проявлениях. Под такими биологиче-
скими проявлениями понимается и донорство органа, благодаря 



38

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

которому реципиент способен продолжить свою жизнь. Несмотря 
на то, что донор перестает существовать в качестве целостного 
существа, части его тела продолжают функционировать в чужом 
организме, что, в свою очередь, является основанием для памя-
ти о нем. При этом донор посредством того, что отдает свой ор-
ган, становится частью социальной общности, в своем наиболее 
расширенном варианте называемой «донорами», что служит ос-
нованием для наделения его статусным достоинством, поскольку 
общность доноров в обществе заслуживает уважения. Так, через 
посмертное донорство реализует себя символическое бессмертие 
с обретением статусного достоинства. При этом сама воля умер-
шего способна принимать статус сакрального [Лаврентьева, 2024]. 
В таком случае выглядит логичным предположение, что достиже-
ние символического бессмертия возможно только как результат 
совершения морального, а не экономического выбора.

Посредством донорства органов реализуется стратегия сохра-
нения или приобретения достоинства и достижения символиче-
ского бессмертия. Однако современность и ее биокапиталистиче-
ский контекст приводят к определенным трансформациям, кото-
рые можно обозначить как коммерциализацию символического 
бессмертия и достоинства. Но прежде чем перейти к исследова-
нию этой темы, опишем конкурирующие альтруистическую и 
рыночную модели донорства органов, а также этические риски 
последней.

Орган и дар: донорство как моральная 
практика
Донорство органов является сложной проблемой, для которой 
сохранение морального мотива в совершении поступка является 
ключевой характеристикой. Экономизация практики донорства 
коррумпирует этот моральный мотив и размывает его составляю-
щие. Поэтому сначала необходимо проследить этические характе-
ристики донорства органов. 

Под моральной практикой понимается согласование действий, 
с одной стороны, с моральными требованиями долга и ответствен-
ности, а с другой — возможность вынесения моральной оценки 
относительно осуществляемых действий со стороны как отдель-
ного субъекта, так и сообщества. Понимание органа как безвоз-
мездного дара реализует обе эти стратегии: необходимость сохра-
нения чужой жизни и обязанности по отношению к другим явля-
ются характеристиками, которые могут быть морально оценены 
в соответствии со степенью их реализации или отказом от этого. 



39

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

При этом справедливо проблематизируется, есть ли у нас универ-
сальный долг жертвовать орган другим [Almassi, 2014], что само 
по себе описывает донорство именно как моральную практику, 
поскольку вопрошание о долге и его обоснование является частью 
морального дискурса. 

В данной статье моральная практика утверждается как такая, 
которая с необходимостью претворяется в жизнь посредством реа
лизации моральных поступков. Для самого морального поступка 
возможно следующее понимание: «Моральный поступок — это 
сложный целостный акт, в наивысшей точке исполнения которо-
го сопрягаются в единстве мотив, действие и результат. Для того 
чтобы квалифицировать некое действие в качестве морального 
поступка, все его составляющие должны быть удостоверены как 
нравственно безупречные, с особым акцентом на моральность 
мотива» [Рогожа, 2010: 41–42]. Однако здесь же актуализирует-
ся вопрос о цели: «Цель идеально полагает не просто результат 
деятельности, а такой ее результат, в котором заинтересован дей-
ствующий индивид. Она для него выступает так же, как благо» 
[Гусейнов, 2002: 12]. Процедура жертвования органа не должна 
быть описана никак иначе, кроме как моральная практика: в ней 
утверждается несколько моральных мотивов, таких как ценность 
сохранения жизни, обязанности по отношению к другим, забо-
та о другом. Формулирование донорства как моральной практи-
ки, для реализации которой необходимо совершение морального 
поступка, позволяет взглянуть на донорство как практику, спо-
собствующую не просто выживаемости человека и человечества, 
но как на аксиологическое утверждение, с помощью которого 
раскрывается идеальная составляющая сосуществования людей. 
Однако донорство является не только тем, что реализует ценности 
сообщества, оно также способствует личному моральному благо-
состоянию субъекта, поскольку в донорстве реализуются мотивы 
уважения и сохранения достоинства, обретения символического 
бессмертия. Так, акт жертвования органа, описываемый в каче-
стве морального поступка, способствует реализации моральной 
программы по реализации ценности и ценностного отношения 
к человеку.

Именно особая моральность мотива реализуется в процедуре 
донорства органов: в ней утверждается высшая ценность жизни 
человека, для сохранения которой возможно идти на сопутствую-
щие жертвы. Экономическая модель по своей природе учитыва-
ет соотношение выгод и затрат, в то время как моральная модель 
выстраивает действие на основании представлений об идеальном 
устройстве отношений между людьми. При этом невозможно ис-
пользование двух этих моделей одновременно: экономический 



40

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

мотив размывает и коррумпирует моральный, делает его несоот-
ветствующим представлению о нематериальном и несоизмеримом 
благе. Однако экономический стимул и экономическая модель до-
норства получает свое обоснование посредством вписанности 
в более широкий биокапиталистический контекст.

Биокапитализм и коммодификация тела
Для современности характерно изменение в самой структуре ка-
питалистического производства. Как указывает А. Корсани: «Мы 
имеем здесь дело с капиталистическим накоплением, которое от-
ныне основывается уже не только на эксплуатации труда в инду-
стриальном смысле, но и на эксплуатации знания, жизни, здоровья, 
свободного времени, культуры, межличностных отношений (вклю-
чающих общение, социализацию, сексуальность), воображаемого, 
образования, среды обитания и т. д.» [Корсани, 2007: 124]. Новый 
тип капитализма получает название биокапитализма, поскольку 
основным источником прибыли становится биологическая жизнь 
и сопутствующие ей элементы. Жизнь и ее производные становят-
ся тем, что используется в экономическом ключе. Понятие биока-
питала, как отмечает его исследователь Ш. Хельмрайх, является 
расширением концепта биополитики М. Фуко посредством того, 
что к индивидам и населению, как старым полюсам биополитики, 
добавляются клетки, молекулы, геномы и гены, а из биологиче-
ского материала и информации создаются «ценности, рынки, бо-
гатство и прибыль» [Helmreich, 2008: 464]. Биокапитализм в дан-
ном случае является не единственной, но, на мой взгляд, наиболее 
адекватной оптикой для анализа процесса экономизации донор-
ства, поскольку дает методологическое основание для анализа 
конвертации жизни и ее производных в блага определенного типа.

Как указывает создатель термина «биокапитализм» К. Раджан, 
процесс коммодификации приводит к переопределению самой 
жизни и к коммерциализации наук о жизни. Жизнь сама по себе, 
а также все ей сопутствующее — информация, биотический ма-
териал и т.д. — становятся источником экономической прибыли. 
Развивая свои взгляды, К. Раджан указывает еще на одно пони-
манием биокапитала, под которым понимаются отношения к эмо-
циям и желаниям, связанным с влиянием технологий на вопросы 
идентичности, родства и т.д. [Rajan, 2012: 16]. 

В контексте биокапитализма мы можем говорить о том, что 
тело начинает использоваться в качестве источника прибавочной 
стоимости. Тело является тем, в чем сосредоточена сама жизнь, 
поэтому реализуется логика биокапитализма, в рамках которой 



41

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

полагается, что жизнь сама по себе может быть источником при-
были. При этом государство тоже может быть заинтересовано в по-
добном использовании, однако прикрываясь благородными моти-
вами. В деле Морриса против Бранденбурга (Morris v. Branden
burg (2016)) о просьбе в эвтаназии, суд США постановил, что 
«если пациент считает свой “процесс умирания” невыносимым, 
то он может выбрать более спокойную смерть, а также, что госу-
дарство не заинтересовано в сохранении изнуряющей жизни […]» 
[Телицин, 2023: 94]. «Сохранение изнуряющей жизни» может 
звучать и как вкрапление экономического мотива: необходимо ис-
пользование экономических ресурсов для поддержания жизни, ко-
торая больше не способна приносить никакого дохода. Такие эко-
номические ресурсы освобождаются для использования в других, 
более подходящих, случаях. При этом само прекращение жизни 
по требованию еще не означает, что от тела избавятся в экономи-
ческом смысле. Оно, а точнее, его части, может быть использова-
но для трансплантации.

Тело, понятое в качестве источника прибыли, фигурирует 
не только как биологическая субстанция, но как основание, в част-
ности, символического бессмертия. Происходит это вследствие 
того, что тело и его части, которые могут быть проданы, обменяны 
или переданы другому человеку или людям, позволяют умерше-
му продолжить существование как в виде собственных органов, 
которые продолжат работу в другом организме, так и в качестве 
памяти о совершенном акте передачи органа. При этом в духе био-
капитализма даже наличие экономического стимула или прямой 
платы не уменьшает важность совершенного поступка, поскольку 
какой бы ни была плата, она не может сравниться по значимости 
с тем, что обретает или сберегает реципиент — саму жизнь.

Биокапиталистическая логика трансформирует представления 
о теле и дополняет способы обращения с ним через экономиче-
ское измерение. Таким образом выстраивается последователь-
ность, согласно которой тело и его части являются основанием 
для биологической категории символического бессмертия, но 
происходящая в то же время коммодификация телесности приво-
дит к коммерциализации символического бессмертия. В данном 
случае имеется в виду, что символическое бессмертие, которое 
достигается за счет продажи донорского органа по фьючерсной 
модели или после смерти, также обретает свою стоимость, по-
скольку оно покупается или продается посредством продажи или 
покупки донорского органа: через продажу органа приобретается 
как символическое бессмертие, так и статусное достоинство.



42

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Рыночная модель донорства
Несмотря на преобладающий запрет на покупку и продажу ор-
ганов для трансплантации, в исследовательской литературе про-
должает обсуждаться как сама эта возможность, так и потенци-
альные варианты ее реализации. При этом появляются исследо-
вания, рассматривающие эмпирические примеры работы таких 
рынков. Одним из примеров существования рынка прижизнен-
ного донорства является Бангладеш. Медицинский антрополог 
М. Монируззаман следующим образом описывает его работу: 
несмотря на официальный запрет торговли органами, существует 
сеть брокеров, которые занимаются поиском потенциальных до-
норов, зачастую среди бедных слоев общества. Продажа органа 
для этих людей — способ выбраться из нищеты и погасить свои 
задолженности. При этом публикуются объявления о поиске по-
тенциальных доноров. На этом рынке конкурируют и покупатели, 
и продавцы [Moniruzzaman 2023]. Процедура поиска органа про-
исходит в самом Бангладеш, в то время как операции по транс-
плантации зачастую совершаются в других странах (в основном 
в Индии) [Moniruzzaman 2012]. Подобная варварская и насиль-
ственная практика прикрывается рациональными объяснениями 
и псевдоэтикой, поскольку акт передачи органа брокерами ор-
ганов заявляется как благородный акт спасения жизни. Можно 
предположить, что эти проблемы происходят вследствие нерегу-
лируемости этого рынка, однако это не так. Регулируемый рынок 
не решит проблему того, что на продажу органа пойдет только тот, 
у кого не осталось больше никаких вариантов [Capron, Danovitch, 
Delmonico, 2014: 24], более того, необходимо избегать прямой 
утилитаристской калькуляции [Rippon], в соответствии с которой 
можно предположить, что введение регулируемого рынка способ-
но привести к разрешению проблемы спасения тысяч людей, на-
ходящихся в листе ожидания.

Выделяется несколько моделей рынков. Одним из разделений 
является обозначение фьючерсных и текущих рынков. При этом 
модели рынков различаются на регулируемые и свободные, 
рынки прижизненного и посмертного донорства [Davis, Crowe, 
2009: 598]. Необходимо отметить, что в широком понимании ры-
ночная модель донорства — это не только прямая или опосредо-
ванная купля-продажа органа, но и любой обмен донорского орга-
на на материальные (деньги, имущество и др.) и нематериальные 
(социальные преференции, статус, свобода и т.д.) блага. 

Под фьючерсными рынками понимается система закупок, ко-
торая «позволяет людям подписывать фьючерсный контракт, об-
мениваясь правом на удаление своих органов после смерти для 



43

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

трансплантации для некоторого определенного ценного рассмо-
трения» [Albertsen, 2023: 68]. Датский ученый Альбертсен при-
водит обзор существующих моделей. Он выделяет фьючерсные 
рынки по: а) срокам оплаты: оплата за согласие (с вознаграждени-
ем в момент подписания контракта) и семейное вознаграждение 
(оплата семье после посмертного удаления органов); б) формам 
оплаты: денежное вознаграждение и обмен на блага (например, 
в виде скидок на страховку или налоги); в) степени вмешательства 
правительства: введение барьеров или лицензирования; г) распре-
делению органов: рыночные и нерыночные; д) по границам за-
ключения контракта и условиям его расторжения [Albertsen, 2023]. 

При этом высказываются идеи, что посмертная продажа ор-
ганов не является тем, что ущемляет человеческое достоин-
ство. Философ и биоэтик Д. Хершенов приводит два аргумента 
в пользу того, что коммодификация человеческого тела после 
смерти не является аморальной: во-первых, мертвое тело не яв-
ляется субъектом интересов и благополучия; во-вторых, в момент 
смерти, как он указывает, личность перестает существовать, что 
не позволяет далее говорить о ее достоинстве и уважении к ней 
[Hershenov, 2018]. Для обоснования этих тезисов исследователь 
вводит понятия «реляционного достоинства» и «аксиологической 
инерции». Аксиологическая инерция предполагает, что момент 
смерти не обнуляет ценность, которой обладал человек: окружаю-
щие продолжают признавать (словно по инерции) за мертвым те-
лом ту ценность, которая была присуща живой личности. Поэтому 
достоинство становится реляционным: необходимо признавать 
не ценность человеческих останков напрямую, но относиться 
с уважением к чувствам близких и к тому, что близкие умершего 
продолжают по аксиологической инерции считать мертвое тело 
носителем ценности, которой обладала уже несуществующая 
личность. Однако, даже если признать правоту этого рассуждения, 
за ним не следует вывод о моральности продажи органов: для под-
тверждения этой точки зрения обозначим некоторые этические 
проблемы, с которыми сталкивается рыночная модель донорства 
органов.

Этические риски рыночной модели донорства
В глобальном смысле рыночная модель донорства органов стре-
мится использовать моральную мотивацию, дополняя ее экономи-
ческим стимулированием, для разрешения проблемы нехватки до-
норских органов. Но это не лишает ее этической противоречиво-
сти, а зачастую и прямой аморальности. Для иллюстрации укажем 



44

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

несколько сложностей, которые актуализируются в рыночной мо-
дели донорства (как в форме текущих рынков, так и фьючерсных): 
вытеснение моральной мотивации рыночной, качество предлагае-
мых на продажу органов, отказ семьи от донорства, эксплуатация 
и бионасилие. 

Рыночная модель вытесняет моральную мотивацию доноров. 
Если за орган предлагаются деньги или любые другие блага, то 
возможны два следствия: во-первых, моральное значение орга-
на как дара вытесняется экономическим стимулом, что разру-
шительно действует на формирование практики донорства как 
дара сохранения или продолжения жизни. Моральная мотивация 
конституирует смысл передачи органа и наполняет его ценност-
ным содержанием. Во-вторых, экономический стимул действует 
противоречиво на количество предлагаемых органов для транс-
плантации, поскольку, с одной стороны, привлекает большее ко-
личество доноров, а с другой — отталкивает тех, кто действует 
из альтруистических мотивов, так как те, кто жертвует орган в со-
ответствии со своими ценностями, не нуждаются в дополнитель-
ном экономическом стимулировании и могут рассматривать его 
как «загрязняющий».

Экономическое стимулирование способствует предложению 
«плохих» органов, то есть таких, которые не соответствуют необ-
ходимым критериям. Это происходит вследствие того, что на риск 
трансплантации идут те, кто оказался в тяжелом положении и 
не способен разрешить свои проблемы никаким иным способом. 
Так морально неоднозначная практика экономического стимули-
рования донорства способна быть источником аморальных дей-
ствий: подлогов, подделок, подкупов. Можно предположить, что 
люди, движимые экономическим стимулом и находящиеся в не-
благоприятных условиях, будут стремиться использовать в том 
числе незаконные и неэтичные средства для достижения сравни-
тельного благополучия.

Во фьючерсных рынках указанная проблема трансформирует-
ся в снижение качества органа после заключения контракта. После 
заключения контракта донор более не обременен необходимостью 
заботиться о здоровье органа, который он намеревается отдать. 
Это не всегда только техническая и юридическая проблема, она 
затрагивает и этические компоненты. Символическое отчуждение 
части тела при условии, что она еще наличествует, способно по-
рождать моральные коллизии, связанные с уровнем ответственно-
сти и дихотомией обязанностей по отношению к себе и к другим. 
Если орган более не принадлежит человеку юридически, но все 
еще является частью его тела, то какой именно уровень обязанно-
стей здесь должен быть выделен?



45

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

Еще одной проблемой во фьючерсных рынках (с семейным воз-
награждением) является потенциальный отказ семей от донорства. 
Существует ли какая-то моральная обязанность, а не только юриди-
ческая, отдать орган, если вся процедура обозначена как экономи-
чески мотивированная? Более того, донор рискует стать жертвой 
недобросовестных родственников, в чьих непосредственных инте-
ресах может быть ускорение наступления момента передачи органа.

Немало беспокойства вызывает и использование заключенных 
как доноров и реципиентов: иногда высказывается точка зрения, со-
гласно которой «донорство приносит пользу как заключенному, так 
и обществу, компенсируя преступления против общества» [Dalal, 
2015]. Стоит задаться вопросом, а действительно ли донорство 
компенсирует вред, нанесенный обществу? Одна из главных задач 
пенитенциарной системы состоит в перевоспитании преступника, 
но о каком перевоспитании идет речь, если у того, кто по опреде-
ленным причинам преступил закон, забирают орган и тем самым 
постулируют, что нанесенный им вред компенсирован? Такой су-
губо инструменталистский подход чреват также тем, что несовер-
шенство судебной системы будет использовано для искусственного 
создания ситуаций, в которых человека вынуждают именно через 
донорство компенсировать причиненный им ущерб. Это поднимает 
следующую проблему: эксплуатации и бионасилия.

Бионасилие рассматривается как один из инструментов биовла-
сти [Watkin, 2021: 3]. Исследователь этой проблематики Б. Келлман 
включает в понимание бионасилия использование достижений 
бионауки и медицинских технологий для манипулирования и экс-
плуатации [Kellman, 2007]. В контексте проблемы донорства орга-
нов бионасилие представляется концептом, с помощью которого 
возможно выделение и описание эксплуататорской и манипулятив-
ной практики, направленной на привлечение доноров. 

Рыночная модель донорства органов использует этику и мораль 
в качестве ширмы, за которой скрывается дегуманизирующая практи-
ка редукции человека к набору органов, с помощью которых можно за-
рабатывать очки социального рейтинга. Подобная редукция приводит 
к разрушению дискурса о достоинстве как донора, так и реципиента.

Дело сестер Скотт
Когда говорится о моральных границах рынка, то имеется в виду 
то, что опасен не рынок сам по себе, а обмен некоторыми благами 
через рынок [Krawiec, 2023], т.е. посредством обмена по рыноч-
ной модели разрушаются важные для общества отношения.



46

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Но не только символическое бессмертие становится тем, что 
можно приобрести посредством продажи донорского органа. Дру
гим этическим риском выступает возможная коммерциализация 
достоинства в рыночной модели донорства. Можно выделить сле-
дующие аспекты коммерциализации: превращение в товарную 
форму и подчинение стимулу получения прибыли.

Достоинство, даже понятое как статусное достоинство, не дол
жно принимать товарную форму и обращаться на рынке, поскольку 
апеллирует к внутренней ценности человека, не имеющей измерения.

Человеческое достоинство нарушается тем, что люди воспри-
нимаются символически и с ними обращаются определенным 
образом, что несовместимо с их ценностью в качестве личности 
[Alpinar-Şencan, Baumann, Biller-Andorno, 2017]. Достоинство 
выступает как ценность, которая в то же время предполагает на-
кладывание определенных ограничений на способы обращения 
с личностью. В контексте проблемы донорства органов такое 
понимание достоинства рассматривается трехчастно: как необ-
ходимость поддержания целостности тела, поскольку челове-
ческое существо «сущностно воплощено во всех своих частях» 
[Stempsey, 2000], как внутренняя и неотъемлемая ценность че-
ловека, как социальная ценность. При объяснении социальной 
ценности философ и этик К. Коэн апеллирует к Дж. Ролзу, чтобы 
обосновать, что, поскольку человек живет в сообществе, некото-
рые ценности, согласованные с общественным разумом, должны 
уважаться и защищаться. Одной из таких ценностей Коэн называ-
ет достоинство [Cohen, 1999], принцип уважения которого будет 
нарушен, если тело станет товаром. В случае рассмотрения досто-
инства в качестве социальной ценности на автономию человека 
может налагаться ограничение: например, соблюдение этого рас-
суждения не позволяет дать разрешение на самостоятельную про-
дажу себя в рабство. Более того, иногда автономия полагается как 
атрибут достоинства [Guo, Jacelon, 2014], что встраивается в схе-
му, согласно которой автономно принимаемые решения должны 
способствовать реализации уважения достоинства. 

Дело сестер Скотт описывается следующим образом: Глэдис 
и Джейми Скотт, осужденные за вооруженное нападение, получили 
право на освобождение с условием, что Глэдис отдаст почку своей 
сестре Джейми, которая находилась на диализе и тем самым обхо-
дилась дорого бюджету [Goldberg, Frader, 2011]. Зачастую указыва-
ется на довольно очевидные опасения в принуждении, а также про-
водятся аналогии с недобровольными экспериментами над людь-
ми, от которых заключенных и находящихся в уязвимости людей 
необходимо дополнительно защищать [Ross, Thistlethwaite, 2018]. 
Однако с точки зрения предшествующего анализа этот прецедент 



47

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

опасен еще тем, что посредством передачи донорского органа ста-
новится возможной ситуация, при которой человек за счет про-
цедуры донорства стремится восстановить попранное статусное 
достоинство, т.е. восстановить или приобрести нематериальный 
актив, которым не обладал. Это сомнительно по нескольким причи-
нам: во-первых, моральная мотивация, состоящая в даре продления 
и сохранения жизни, размывается и замещается корыстным моти-
вом освобождения из тюрьмы; во-вторых, в таком случае наруша-
ется один из принципов работы пенитенциарной системы, который 
состоит в исправлении заключенного: согласно грубой аналогии, 
отдать орган взамен на досрочное освобождение означает «отку-
питься»; в-третьих, теряет значение концепция морального поступ-
ка, для которого важно сочетание, с одной стороны, свободы в при-
нятии решения, а с другой — сугубо моральной мотивации, которая 
по своему определению лишена своекорыстного мотива. 

В широком понимании рыночная модель донорства органов со-
четает в себе два главных условия: превращение органа в товар, об-
ращающийся на рынке и способный обмениваться на другие мате-
риальные и нематериальные блага, и использование мотивации из-
влечения выгоды для стимулирования донорства. Важно отметить, 
что в контексте указанного кейса попранным оказывается не только 
достоинство донора, у которого в буквальном смысле удаляют часть 
тела в обмен на социальное искупление, но и реципиент, для кото-
рого дар продолжения жизни (благородная цель) обеспечивается мо-
рально сомнительными (или даже аморальными) средствами. 

* * *

Практика донорства органов является важной с точки зрения мо-
рали, поскольку позволяет реализовать программу по сохране-
нию жизни. При этом важно, чтобы такая программа проводилась 
с уважением достоинства как донора, так и реципиента. Рыночная 
модель донорства органов, несмотря на свою притягательность 
в качестве способа разрешения существующей проблемы острой 
нехватки донорских органов, сопряжена с рисками для принципа 
уважения достоинства человека и несет в себе угрозы коммодифи-
кации тела и коррумпирования моральной мотивации.

The Bioethics of Dying: Dignity, 
Commercialisation and the Organ as a Gift
Aleksei V. Antipov 
PhD in Philosophy, Research Fellow at the Department of Humanitarian 
Expertise and Bioethics.



48

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

RAS Institute of Philosophy. 
12/1 Goncharnaya Str., 109240 Moscow, Russian Federation.
ORCID 0000-0002-7048-3373
nelson02@yandex.ru

Abstract. The shortage of donor organs is an acute problem of modern 
transplantology. One of the solutions proposed in the literature is the 
adoption of a market model of organ donation, in which the organ is no 
longer a gift, but a commodity traded on a regulated or free market. Current 
criticisms of the market model of organ donation include the risks associated 
with the commodification of the body and its parts and the denial of the 
value content of the gift of the continuation or preservation of life. However, 
the article argues that the market model of organ donation, which is shown 
to be embedded within the context of biocapitalist and neoliberal logics, 
has another negative manifestation: the loss of dignity. In a model of organ 
donation based on the organ as a gift, donation is accompanied by an 
intangible asset, which is diverse, but the article problematises two parts 
of it: the status dignity of the person for lifetime donation and symbolic 
immortality for posthumous donation. Organ donation based on gift is what 
actualises the discourse on dignity and symbolic immortality, as it allows 
the free choice of the individual in performing a moral act to be realised, 
whereas in the market model moral choice is replaced by economic choice, 
which can be dictated not only by direct monetary reward, but by any kind of 
profit in the form of benefits or status. The market model of organ donation 
commodifies and economises the process of organ donation and therefore 
leaves no room for free moral and autonomous action. The case of the Scott 
sisters is used to illustrate that the market model of organ donation in its 
broadest sense destroys the discourse on the dignity of both donor and 
recipient.
Keywords: bioethics, transplantation, commercialisation, gift, commodi
fication, market model.
For citation: Antipov A.V. The bioethics of dying: dignity, commercialisation 
and the organ as a gift // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. P. 32–51. 
DOI: 10.31857/S0236200725020025

Литература/References

Гусейнов А.А. Ценности и цели: Как возможен моральный поступок // Этическая 
мысль. 2002. №. 3. С. 3–37.
Guseinov A. A. Cennosti i celi: Kak vozmozhen moral’nyj postupok [Values 
and Purposes: How Moral Action is Possible]. Eticheskaya mysl'. 2002. N 3. 
P. 3–37.

Корсани А. Капитализм, биотехнонаука и неолиберализм. Информация к раз-
мышлению об отношениях между капиталом, знанием и жизнью в когни-
тивном капитализме // Логос. 2007. Т. 61, №4. С. 123–143.
Corsani A. Kapitalizm, biotekhnonauka i neoliberalizm. Informaciya k razmysh­
leniyu ob otnosheniyah mezhdu kapitalom, znaniem i zhizn’yu v kognitivnom 



49

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

kapitalizme [Capitalism, Science of Biotechnics and Neoliberalism. Information 
for Reflection on the Relationship between the Capital, Knowledge and Life 
within the Cognitive Capitalism]. Logos. 2007. Vol. 61, N 4. P. 123–143.

Лаврентьева С.В. Этика органного донорства и проблема сакрального // Человек. 
2024. Т. 35, № 1. С. 94–108. 
Lavrentyeva S.V. Etika organnogo donorstva i problema sakral’nogo [Ethics 
of Organ Donation and the Problem of the Sacred]. Chelovek. 2024. Vol. 35, 
N 1. P. 94–108.

Резник О.Н. Донорство органов после эвтаназии. Обзор и критика зарубежной 
практики // Вестник трансплантологии и искусственных органов. 2023. 
Т. 26, № 1. С. 149–159.
Reznik O.N. Donorstvo organov posle evtanazii. Obzor i kritika zarubezhnoj 
praktiki [Organ donation after euthanasia. Review and criticism of foreign 
practice]. Russian Journal of Transplantology and Artificial Organs. 2024. 
Vol. 26(1). P. 149–159.

Рогожа М.М. Моральный поступок и моральное действие: критерии оценки // 
Этическая мысль. 2010. № 10. С. 39–60.
Rogozha M. M. Moral’nyj postupok i moral’noe dejstvie: kriterii ocenki 
[Moral Deed and Moral Action: Criteria for Evaluation]. Eticheskaya mysl'. 
2010. N 10. P. 39–60.

Телицин Т.А. Об учете прав пациента при решении вопроса об эвтаназии: 
на примере судебной практики США // Электронный сборник трудов 
молодых специалистов Полоцкого государственного университета име-
ни Евфросинии Полоцкой. 2023. Вып. 47 (117): Юридические науки. 
С. 93–95.
Telicin T. A. Ob uchete prav pacienta pri reshenii voprosa ob evtanazii: 
na primere sudebnoj praktiki SSHA [On Taking into Account the Rights of 
the Patient When Deciding on the Issue of Euthanasia: the Example of US 
Jurisprudence]. Elektronnyj sbornik trudov molodyh specialistov Polockogo 
gosudarstvennogo universiteta imeni Evfrosinii Polockoj. 2023. Vol. 47 (117). 
P. 93–95.

Хабермас Ю. Концепт человеческого достоинства и реалистическая утопия прав 
человека // Вопросы философии. 2012. № 2. C. 66–80.
Habermas J. Koncept chelovecheskogo dostoinstva i realisticheskaya utopiya 
prav cheloveka [The Concept of Human Dignity and the Realist Utopia of 
Human Rights]. Voprosy filosofii. 2012. N 2. P. 66–80.

Albertsen A. Efficiency and the futures market in organs. Monash Bioethics Review. 
2023. Vol. 41. N Suppl 1. P. 66–81.

Almassi B. Trust and the duty of organ donation. Bioethics. 2014. Vol. 28, N 6. 
P. 275–283.

Alpinar-Şencan Z., Baumann H., Biller-Andorno N. Does organ selling violate human 
dignity? Monash Bioethics Review. 2017. Vol. 34. P. 189–205.

Kellman B. Bioviolence: Preventing Biological Terror and Crime. New York: 
Cambridge University Press. 2007.

Capron A. M., Danovitch G. M., Delmonico F. L. Organ markets: Problems beyond 
harms to vendors. The American Journal of Bioethics. 2014. Vol. 14, N 10. 
P. 23–25.



50

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Cohen C.B. Selling bits and pieces of humans to make babies: The gift of the magi 
revisited. The Journal of Medicine and Philosophy. 1999. Vol. 24, N 3. 
P. 288–306.

Coulehan J. Dying with dignity: the story reveals its meaning. Perspectives on human 
dignity: a conversation. Dordrecht: Springer Netherlands. 2007. P. 209–223.

Dalal A. R. Philosophy of organ donation: Review of ethical facets. World journal of 
transplantation. 2015. Vol. 5, N 2. P. 44–51.

Davis F. D., Crowe S. J. Organ markets and the ends of medicine. Journal of Medicine 
and Philosophy. 2009. Vol. 34, N 6. P. 586–605.

Gerth H. H., Mills C. W. (Eds). From Max Weber: Essays in Sociology. Routledge and 
Kegan Paul. London. 1948.

Goldberg A. M., Frader J. Prisoners as Living Organ Donors: The Case of the Scott 
Sisters. The American Journal of Bioethics. 2011. Vol. 11, N 10. P. 15–16.

Guo Q., Jacelon C. S. An integrative review of dignity in end-of-life care. Palliative 
medicine. 2014. Vol. 28, N 7. P. 931–940.

Helmreich S. Species of Biocapital. Science as Culture. 2008. Vol. 17, N 4. P. 463–478.
Hemati Z. et al. Dying with Dignity: a Concept Analysis. Journal of clinical nursing. 

2016. Vol. 25, N 9–10. P. 1218–1228.
Hershenov D. Self‐ownership, Relational Dignity, and Organ Sales. Bioethics. 2018. 

Vol. 32, N 7. P. 430–436.
Hottois G. The “Reality” of the Principle of Human Dignity: A Critical Philosophical 

Approach. The Reality of Human Dignity in Law and Bioethics: Comparative 
Perspectives. 2018. P. 259–267.

Dignity. Stanford Encyclopedia of Philosophy. https://plato.stanford.edu/entries/
dignity/ (accessed 1.11.2024)

Illich I. Medical Nemesis: The Exploration of Health. Rupa, Delhi. 1975.
Huberman J. Immortality transformed: mind cloning, transhumanism and the quest for 

digital immortality. Mortality. 2017. P. 50–64.
Killmister S. Contours of dignity. Oxford University Press. 2020.
Krawiec K.D. Markets, Repugnance, and Externalities. Journal of Institutional 

Economics. 2023. Vol. 19, N 6. P. 944–955. 
Lifton R. J., Olson E. Symbolic immortality. Death, mourning, and burial: A cross-

cultural reader. 2004. P. 32–39
Madan T. N. Dying with Dignity. Social Science & Medicine. 1992. Vol. 35, N 4. 

P. 425–432.
Moniruzzaman M. “Living Cadavers” in Bangladesh: Bioviolence in the Human 

Organ Bazaar. Medical anthropology quarterly. 2012. Vol. 26, N1. P. 69–91.
Moniruzzaman M. At the Organ Bazaar of Bangladesh: in Search of Kidney Sellers. 

The Palgrave Handbook of Social Fieldwork. Cham: Springer International 
Publishing. 2023. P. 139–160.

Poss S. Towards Death with Dignity: Caring for dying people. Routledge. 2021.
Rajan K. Introduction: The Capitalization of Life and the Liveliness of Capital. Lively 

capital: biotechnologies, ethics, and governance in global markets. Durham, 
L.: Duke University Press, 2012.

Rippon S. Organ Markets and Disrespectful Demands. International Journal of 
Applied Philosophy. Vol. 31, N 2. 2017. P. 119–136.



51

Человек. 2025. Т. 36, № 2

А.В. Антипов
Биоэтика уми-
рания: достоин-
ство, коммерци-
ализация и ор-
ган как дар 

Ross L. F., Thistlethwaite J. R. Prisoners as Living Donors: a Vulnerabilities Analysis. 
Cambridge quarterly of healthcare ethics. 2018. Vol. 27, N 1. P. 93–108.

Rubin J. Treat the Dead, Not Just Death, with Dignity. Theoretical Medicine and 
Bioethics. 2023. Vol. 44, N 4. P. 371–373.

Stempsey W.E. Organ Markets and Human Dignity: On Selling your Body and Soul. 
Christian Bioethics. 2000. N 6 (2). P. 195–204.

Watkin W. Bioviolence: How the Powers That Be Make Us Do What They Want. 
Routledge. 2021.


