
11

Аннотация. Рассматриваются мировоззренческие основания семейной 
(реляционной) модели органного донорства. На примере использования 
данной модели в современном Китае показано влияние культурных тра-
диций на развитие инновационных медицинских практик. В Китае семей-
ная модель органного донорства опирается на конфуцианские представ-
ления о человеческой личности, где значимым становится акцент на отно-
шениях между людьми, а не на автономном волеизъявлении отдельного 
субъекта и его желаниях относительно посмертного использования сво-
его тела. В этом контексте предполагается, что члены семьи лучше всего 
понимают и отражают последние желания умершего по вопросу о рас-
поряжении его телом, то есть рассматриваются как «трансляторы» цен-
ностных установок умершего, которые он выражал при жизни. Семейная 
модель органного донорства, рассмотренная на примере Китая, отражает 

Публикация подготовлена в рамках исследования «Смерть, умирание и донор-
ство: междисциплинарное исследование влияния социальных факторов на уход 
из жизни и развитие трансплантационной помощи», выполненного при финан-
совой поддержке Российского научного фонда; проект № 23-18-00400. 

УДК 174

НАУЧНЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

©2025     О.В. ПОПОВА

DOI: 10.31857/S0236200725020017

СЕМЕЙНАЯ МОДЕЛЬ ОРГАННОГО  
ДОНОРСТВА В СОЦИОКУЛЬТУРНОЙ 
ПЕРСПЕКТИВЕ

Попова Ольга Владимировна — доктор философ-
ских наук, ведущий научный сотрудник, руководи-
тель сектора гуманитарных экспертиз и биоэтики. 
Институт философии РАН. 
Российская Федерация, 109240 Москва, ул. Гон-
чарная, д. 12, стр. 1. 
ORCID: 0000-0002-3825-7544 
J-9101980@yandex.ru



12

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

специфику китайской биоэтики, стремящейся объединить сциентистские 
установки и традиционную этику, сохраняя при этом влияние традицион-
ной китайской культуры. Последняя может взаимодействовать с разви-
тием науки и технологий и в отдельных аспектах даже их стимулировать. 
Кроме того, в статье рассматривается проблема синхронизации времени, 
воспринимаемого разными вовлеченными лицами при принятии реше-
ния об органном донорстве. В процессе принятия подобного решения мо-
жет быть актуализирована как темпоральность прошлого, как это демон-
стрирует опыт стран, опирающихся в данном вопросе на традиционные 
ценности (Китай и ряд азиатских стран), так и темпоральность будущего, 
связанная с разработкой новых ценностных оснований принятия решения 
и анализом последствий выбора. Показано, что выбор в пользу органного 
донорства сопряжен с процессом совершаемой в режиме цейтнота цен-
ностной рефлексии. Вместе с тем недостаток информации и психологи-
ческое напряжение, сопровождающие поиск решения, определяют даль-
нейшее восприятие практики органного донорства. В этой связи огромное 
значение приобретает развитие стратегии коммуникации относительно 
органного донорства при взаимодействии с близкими умершего.
Ключевые слова: органное донорство, трансплантация органов, семей-
ная модель донорства, реляционная этика, реляционная модель лично-
сти, трансплантация, донорство в Китае, презумпция согласия, смерть, 
умирание.
Ссылка для цитирования: Попова О.В. Семейная модель органного до-
норства в социокультурной перспективе // Человек. 2025. Т. 36, № 2. 
С. 11–31. DOI: 10.31857/S0236200725020017

Реляционная онтология китайской модели 
органного донорства
Развитие практики донорства и трансплантации органов стало 
не только технологическим прорывом, но и бросило серьезный 
вызов культуре и ее ценностям. Поставив под сомнение традици-
онные представления о целостности и неприкосновенности чело-
веческого тела и актуализировав проблему определения момента 
смерти (в контексте концепции смерти мозга как критерия для 
изъятия органов), практика органного донорства проблематизи-
ровала устоявшиеся культурные нормы и потребовала формиро-
вания нового уровня общественного дискурса о границах жизни, 
смерти и умирания.

Проблема органного донорства как явления находится на пе-
ресечении норм системы биомедицины, обладающей инстру-
ментальной рациональностью, стремящейся к эффективности и 



13

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

максимизации пользы, и жизненного мира, включающего куль-
турные традиции и социальные смыслы. «Колонизация» послед-
него со стороны медицинских и правовых институтов может при-
водить к навязыванию утилитарной логики (получению большего 
количества органов), игнорирующей социокультурные аспекты 
проблемы развития практики трансплантации органов. Вместе 
с тем чрезмерная «морализация» сферы трансплантологии может 
препятствовать развитию медицинских технологий и спасению 
человеческих жизней. 

В связи с указанным положением вещей необходимым пред-
ставляется поиск баланса между культурой и технологическим 
развитием биомедицинских практик. В настоящей статье рассма-
тривается процесс формирования сбалансированной системы до-
норства органов в Китае, где сочетаются культурная чувствитель-
ность к инновациям и стремление к технологическому прорыву 
в области трансплантации органов. Данная система, основанная 
на семейной модели донорства органов, представляет собой ин-
тересный феномен социокультурного согласования биомедицин-
ской практики.

Трансплантация органов в Китае началась в 1960-х годах. 
Здесь, как и во многих других странах, история ее развития была 
сопряжена с этическими проблемами. Длительное время Китай 
обвиняли в использовании органов казненных заключенных. Так, 
в 2012 году отмечалось, что в 65% операций по трансплантации, 
проведенных в Китае, использовались органы умерших доноров, 
более 90% которых были казнены [Huang, 2012: 862]. Однако под 
давлением международного сообщества постепенно (ориентиро-
вочно начиная с 2015 года) происходит отказ от данной практики 
и начинается новый этап переосмысления проблемы нехватки до-
норских органов.

В настоящее время Китай придерживается семейной модели 
органного донорства, демонстрируя влияние традиционного куль-
турного кода на развитие биомедицинских практик. Китайская 
модель донорства отличается от основных моделей посмертного 
донорства, таких как презумпция согласия и испрошенное со-
гласие. Эта модель предполагает добровольное согласие членов 
семьи умершего на передачу его органов, что является принци-
пиально иным подходом по сравнению с существующими за-
падными моделями органного донорства, где человек может вы-
разить свое согласие на передачу органов при жизни. Например, 
такая возможность реализуется через регистр волеизъявлений 
(Великобритания, Германия, Испания) или посредством указания 
в водительских правах согласия на донорство органов или отказа 
от него (США).



14

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

В Китае решение о передаче органов принимает круг родных 
и близких людей — семья умершего. Тем самым предполагается, 
что члены семьи лучше всего понимают и отражают последние 
прижизненные желания умершего по вопросу о распоряжении 
собственным телом, то есть рассматриваются как «трансляторы» 
жизненных установок умершего. Тем не менее реальная медицин-
ская практика показывает, что доля семей, соглашающихся на пе-
редачу органов умершего члена семьи, довольно низка. В послед-
ние годы Китай проводит реформу системы органного донорства, 
стимулируя развитие модели семейного согласия. Последняя от-
ражает специфику китайского биоэтического подхода в сфере ор-
ганного донорства, который стремится объединить сциентистские 
установки и традиционную этику. При этом китайская культура 
может выступать в качестве фактора, стимулирующего развитие 
органного донорства. 

Акцент на семейных отношениях в контексте китайской модели 
органного донорства становится определяющим для самопонима-
ния субъекта в области трансплантологии. Значимость при этом 
приобретает реляционная модель личности (личности, опреде-
ляемой отношениями), которая противопоставляется индивидуа
лизму и автономии последней, лежащих в основании западных 
либеральных биоэтик. В силу этого подчеркивается приоритет 
разветвленных социальных отношений и семейных связей над 
индивидуальным частным волеизъявлением. 

Отмеченная специфическая особенность этического самопо-
нимания определяет особый взгляд на человеческое тело в об-
ласти биомедицинских практик, и донорства органов в частно-
сти. Присущее культуре Китая восприятие телесности зиждется 
на конфуцианском мировоззрении, где огромное значение имеет 
взаимодействие между людьми, а человеческое тело выступа-
ет не столько как инструмент, которым вправе свободно распо-
ряжаться каждый индивид, сколько как сформированная куль-
турой и социумом данность, рассматриваемая сквозь призму 
существующих социальных отношений. В развитии посмертного 
органного донорства фактор культуры и акцент на реляционной 
модели личности становятся основополагающими. 

Поскольку в Китае развитие органного донорства осущест-
вляется в рамках семейной реляционной модели, ориентация 
на конфуцианское мировоззрение в сфере здравоохранения дает 
основание рассматривать донорство органов как подарок от семьи 
донора, а не от самого индивида, которому принадлежало тело 
как источник получения органов, и тем самым признавать право 
окончательной распорядительной власти за семьей донора [Wang, 
2008: 554]. 



15

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

Телесный дар, воплощенный в донорском органе, соотносится 
с добродетелью «жень», основанием которой выступает семейная 
любовь, также основополагающая для конфуцианской традиции. 
Важность человеческого выживания и процветания ставится в за-
висимость от взаимодействия людей и общества в целом: «То есть, 
чтобы процветать по-человечески, каждый должен быть включен 
в тесное сообщество взаимной заботы, в котором люди объеди-
няются, чтобы разделить судьбу друг друга. И такого рода сооб-
щество отдачи и получения, основанное на семье, представляет 
собой реальность sui Generis [единственную в своем роде], несво-
димую к индивидуумам» [Li, 2012: 571]. Цюн Ли и Цзюе Ван этот 
китайский взгляд на мир и отношения называют «близостью ко-
стей и плоти». 

Метафора «близость костей и плоти» отсылает к известному 
произведению китайской культуры «Люши Чуньцю» (букв. рус-
ский перевод — «Весна и осень Люя»), где отмечается, что отно-
шения родителей к детям или детей к родителям подобны двум 
частям одного тела или одному и тому же дыханию [см.: ibid.: 571]. 
Это и есть конфуцианский взгляд на отношения между людьми. 

В концепции конфуцианства каждый человек всегда находит
ся внутри сложной сети взаимодействий, сети дарителей и по-
лучателей, где достижение личного блага неразрывно связано 
с достижением блага общества. Поэтому невозможно полностью 
учесть индивидуальные блага, не учитывая общую структуру об-
щественной жизни и необходимость общего блага [ibid.]. Таким 
образом, мы имеем дело с особой реляционной онтологией китай-
ской философии.

Реляционная онтология китайской философии опирается на осо
бую теорию агентности, в рамках которой отношения конститу-
тивны, первичны и не подчинены презумпции отдельных субъек-
тов, что характерно для онтологии субстанции. Сутью этой фи-
лософии является мировоззренческое представление о том, что 
конструирование наших идентичностей как моральных агентов, 
агентов выбора и решений, агентов поступков осуществляется 
посредством отношений с другими [Valmisa, 2021]. 

Для характеристики китайской философии уместно использо-
вать введенное М. Вальмисой [ibid.] понятие адаптивной агент-
ности, которое отражает особенность поведения, когда агент 
устраняет себя самого, адаптируясь к тысячам факторов, опреде-
ляющих ситуацию. Адаптивная личность — ситуационный, кон-
текстуальный, рефлексивный, гибкий агент, способный создавать 
стратегии ad hoc. Такой агент в своих действиях противостоит уже 
установленным предписывающим моделям поведения. Он не за-
нимает какую-то константную позицию и заявляет об отсутствии 



16

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

у него метода [ibid.: 168]. Адаптивный агент приспосабливается 
к сложившимся социальным отношениям, соотнося свои наме-
рения с интенциями других агентов и конструктивно взаимодей-
ствуя с ними.

Похожей мысли, подчеркивающей значимость для китайско-
го мировоззрения совместного действия и демонстрирующей 
определенную невостребованность, недостаточность идеи само-
стоятельного субъекта, придерживается отечественный китаевед 
В.В. Малявин. Он отмечает, что «западная мысль исходит из идеи 
самостоятельного субъекта, который посредством единичных 
актов воздействует на мир как на объект. Китайская стратегия 
не признает приоритета субъекта и его сознательных актов и, со-
ответственно, не ставит вопросов о соотношении целей и средств, 
частного и всеобщего действия. Она знает только совместное 
действие, иерархию уровней мировой гармонии. Мудрый стратег 
не имеет своего субъективного “я”, взращивая в себе “всеобъят-
ное сердце”» [Малявин, 2009: 638].

В данной связи еще раз акцентируем внимание на том обстоя
тельстве, что агентность, с которой имеет дело китайская био
этика, обусловлена восприятием морального агента как субъекта, 
помещенного в сеть социальных отношений. При этом основопо-
лагающими для конституирования субъектности становятся се-
мейные связи и социальные отношения в целом. Агентность субъ-
екта адаптивна. Она не опирается на твердые принципы и рассма-
тривает каждую ситуацию как уникальную, связанную с широким 
социальным контекстом и интенциями множества вовлеченных 
лиц. И если привычный для западной этики (и в контексте практи-
ки органного донорства для биоэтики) моральный агент является 
дееспособным автономным рациональным субъектом, самодоста-
точным индивидуумом (вместе с тем предполагается, что он еще и 
физически здоров), то в китайской биоэтике акценты существенно 
смещаются в сторону детерминированности субъекта семейными 
связями и отношениями, погружения его в контекст взаимной за-
боты и помощи, а также фиксации уязвимого статуса человека. 

М. Ванг и его соавторы, рассматривая фактор семейной детер-
минации в отношении органного донорства, отмечают, что китай-
цы гармонизируют свои личные желания с волей семьи [см.: Wang, 
2008]. При этом, по их мнению, в такой точке зрения нет противо-
речия с западной моделью информированного согласия, которая 
ориентирована на единичную волю автономного субъекта, вы-
сказывающегося по вопросам медицины, поскольку члены семьи 
«не предают взаимных интересов друг друга. Практика информи-
рованного согласия семьи не противоречит правам человека, но 
является лучшей защитой прав человека» [ibid.: 189]. 



17

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

Для подтверждения мировоззренческой приемлемости орган-
ного донорства (что является достаточно сложной проблемой 
в связи с особой защитой в конфуцианской традиции целостно-
сти тела с характерным для него кардиоцентризмом) упомянутые 
выше исследователи обращаются к текстам Конфуция и Мэн-цзы, 
показывая, что смысл долга в отношении защиты своего тела, ха-
рактерный для конфуцианской традиции, не предполагает того, 
что «никогда не следует жертвовать своей жизнью или частью тела. 
Такая жертва может потребоваться для сохранения праведности» 
[ibid.]. Вместе с тем М. Ванг и его соавторы оговаривают предва-
рительное условие согласия членов семьи на донорство органов 
умершего родственника, указывая, что таким условием должно 
быть знание того, что умерший согласился на донорство органов 
или, по крайней мере, не выразил явного несогласия с донорством. 
Кроме того, если члены семьи соглашаются на донорство органов 
умершего родственника, они должны контролировать использо-
вание этих органов и гарантировать, что телу умершего не будет 
причинен ненужный ущерб [ibid.: 193].

Очевидно, что конфуцианская этическая традиция, ключевым 
понятием которой является семья, оказывает сильное влияние 
на развитие китайского общества. Пример с органным донорством 
показателен для понимания культурной специфики китайской био-
этики и китайского мировоззрения в целом, где отношения между 
людьми довлеют над индивидуализмом. Однако он также характе-
ризует специфическое восточноазиатское отношение к органному 
донорству, делегирующее процесс принятия решения не столько 
индивиду, сколько общности (семье), о чем свидетельствуют дан-
ные социологических исследований. Так, С. Лю и его соавторы 
провели исследование 400 студентов колледжей Ляонинского уни-
верситета (Китай) и Университета Кюсю (Япония) [см.: Liu, 2013], 
показавшее, что готовность к донорству в значительной степени 
зависит от культурного контекста: под влиянием конфуцианства 
население Восточной Азии, как правило, надеется сохранить свое 
тело неповрежденным после смерти. Согласно данному исследо-
ванию, в Восточной Азии семейные факторы играют важную роль 
в процессе принятия решения о донорстве органов. Поддержка 
семьи оказывает влияние на принятие ее родственником решения 
о посмертном донорстве органов, а семейные дискуссии по вопро-
сам донорства способствуют развитию мотивации стать донором 
[ibid.]. 

В Индии действует система согласия по выбору (opt-in), ко-
торая основана на пожеланиях предполагаемого донора о том, 
что должно произойти после его смерти. Такое согласие явля-
ется добровольным, оно акцентирует внимание на важности 



18

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

волеизъявления самого человека и фиксации его добровольного 
согласия в медицинских картах донора, информацию из которых 
используют врачи для трансплантации органа. Однако даже рас-
полагая этой информацией, индийские хирурги не станут удалять 
органы из тела потенциального донора при наличии возражений 
со стороны его родственников или близких. За семьей остается 
окончательное слово по вопросу о распоряжении телом умершего, 
и низкие показатели органного донорства в Индии связаны как раз 
с культурными убеждениями и мировоззрением многих индийцев, 
стремящихся сохранить тело своего родственника после смерти 
в целостности.

Как видим, несмотря на схожие мировоззренческие установки 
касательно донорства в различных странах Азии, все же каждая 
их них достаточно своеобразна в отношении формирования ак-
сиологического основания данной практики. Разнится и правовое 
регулирование донорства в указанных странах. 

Возвращаясь к рассмотрению характерных особенностей ки-
тайской семейной модели донорства, следует также отметить: не-
смотря на существующую критику семейной модели донорства 
как консервативного фактора, тормозящего развитие посмертного 
органного донорства, исследователи в области китайской биоэти-
ки подчеркивают, что консервативная конфуцианская семейная 
этика далеко не всегда оказывается камнем преткновения на пути 
донорства органов в Китае, в то время как предлагаемый пере-
ход к определяющему систему донорства в некоторых странах 
мира принципу презумпции согласия (предполагающему согласие 
умершего стать донором, если тот не высказал своего несогласия 
при жизни) рассматривается как неэтичный [Fan, 2019: 534]. 

Cемья как микросоциум может стать консервативной силой, 
сдерживающей практики развития донорства (в том числе игно-
рируя желание покойного стать донором), однако семейный кон-
сенсус в отношении органного донорства, как и общее восприятие 
практики донорства в гуманистическом ключе, нашедшее отраже-
ние в разговорах о донорстве в кругу родных и близких, способны 
оказать положительное влияние на развитие трансплантологии.

В настоящее время Китай реализует уникальный подход к реше-
нию проблемы донорства органов. С одной стороны, в этой стране 
последнее десятилетие сфера органного донорства регулируется 
третьей стороной — Обществом Красного Креста. На эту орга-
низацию возложены миссия социальной пропаганды донорства 
и общественной мобилизации в отношении него, а также разви-
тие идей сострадания, любви, взаимопомощи и спасения жизней 
в китайской национальной культуре [Huang, 2016]. При помощи 
Общества Красного Креста созданы правовая база и организация 



19

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

управления трансплантационной индустрией Китая, разработаны 
научные стандарты в отношении констатации смерти. 

С другой стороны, Китай демонстрирует устойчивую привер-
женность традиционным ценностям. Донорство органов стано-
вится идеей, позволяющей отразить и усилить общественные 
идеалы, китайские ценности и смыслы, а также акцентировать 
внимание на важности семьи. Оно оказывается своеобразным 
инструментом не только для развития биомедицины и помощи 
пациентам, но и, как это ни парадоксально, для реализации об-
щественных и политических идеалов, трансляции традиционных 
ценностей. Дж. Хуанг в этой связи отмечает: «Донорство органов 
должно... отражать теплоту и основные ценности социалистиче-
ской семьи и следовать основному принципу, согласно которо-
му донорство органов является чисто альтруистическим актом» 
[ibid.: 520]. В Китае разработаны меры государственной поддерж-
ки семей доноров, имеется ряд доступных им социальных льгот, 
компенсируются некоторые их медицинские расходы.

Интересным представляется сопоставление семейной (реляци-
онной) модели донорства с фундированными на принципе автоно-
мии личности моделями донорства, что используются в западных 
странах. Реализация данного принципа в сфере органного донор-
ства также способна порождать двойной эффект, обусловленный 
либо консервативной, либо либеральной мировоззренческими на-
правленностями. С одной стороны, автономное волеизъявление 
относительно органного донорства способно предотвратить зло-
употребления в этой области. Информированное согласие на по-
смертное донорство, исходящее от автономной личности, отра-
жает осознанное решение и в своей идеальной представленности 
гарантию отсутствия внешних факторов, оказывающих влияние 
на выбор. 

С другой стороны, неограниченная реализация принципа ав-
тономии, сопряженная с желанием радикального увеличения по-
казателей донорства органов, порождает ряд таких этически со-
мнительных, нелигитимных во многих странах практик, как до-
норство после эвтаназии, а также эксплуатация уязвимых групп 
населения, вызванная коммерциализацией органного донорства. 
Так, обсуждение нелегитимной в большинстве стран мира прак-
тики коммерциализации органного донорства зачастую опирается 
на аргумент автономии личности, обладающей правом свободно-
го распоряжения собственным телом. Аксиологические противо-
речия возникают также в попытке найти баланс между правом и 
желанием индивида принимать самостоятельное решение в об-
ласти донорства и общественными интересами, сопряженными 
с потребностью в увеличении пула доноров. В этой связи в ряде 



20

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

стран (включая Российскую Федерацию) на законодательном 
уровне действует принцип презумпции согласия на донорство. 

Решение об органном донорстве и проблема 
синхронизации времени 
Н.С. Кнхи и его соавторы, рассматривая проблему информирова-
ния родственников пациента со смертью мозга о возможном до-
норстве его органов, указывают на разное восприятие времени 
различными вовлеченными лицами: «Существует хронологиче-
ское время для тех, кто получает новости о смерти (семья); суще-
ствует хронологическое время для тех, кто сообщает новости (ко-
манда); существует хронологическое время для тех, кто ожидает 
решения семьи о донорстве (команда по трансплантации). Таким 
образом, синхронизация времени является одной из главных задач 
команды здравоохранения, которую можно решить с помощью 
определенных навыков, знаний и планирования этого процесса» 
[Knhis, 2021: 7]. 

В режиме цейтнота актуальной становится проблема информи-
рования. В ситуации, когда пациент не имеет возможность полу-
чить полную информацию о диагнозе, лечении или эксперименте, 
обеспечение информированного согласия оказывается сложной 
задачей. Временны́е ограничения могут привести к тому, что 
пациент не будет полностью понимать последствия своих реше-
ний, что ставит под угрозу его права и свободное волеизъявле-
ние. В сфере трансплантологии речь идет о членах семьи, которые 
в жестких временны́х рамках, в экстремальной ситуации, связан-
ной со смертью их родственника, вынуждены принимать решение 
об органном донорстве — изъятии частей его тела, фактически 
о его инструментализации в целях здравоохранения.

Медицинская этика в трансплантологическом контексте мо-
жет быть рассмотрена как этика в режиме цейтнота, поскольку 
она требует от специалистов и исследователей постоянной го-
товности к принятию решений в условиях ограниченного време-
ни. Подобная этика предполагает не только глубокое понимание 
этических принципов, но и способность быстро ориентироваться 
в меняющихся обстоятельствах, поступающей новой информации 
и при возможных осложнениях в процессе эксплантации и донор-
ства органов. В данном смысле этика в режиме цейтнота может 
быть рассмотрена и как этика ментальной скорости. Кроме того, 
это этика ответственности, учитывающей фактор времени. В си-
туации, когда решения принимаются быстро, а последствия могут 



21

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

быть долгосрочными, становится особенно важным вопрос о том, 
кто несет ответственность за принятые решения.

Представляет интерес обсуждение испанской модели донор-
ства И. Белдой в его научно-популярной книге по математике 
[см.: Белда, 2014]. Приведем пример из книги, который демон-
стрирует слаженность различных механизмов, образующих ис-
панскую «машинерию» донорства и трансплантации органов. 
Чрезвычайно важным в нем оказывается учет фактора времени, 
а сама процедура органного донорства предстает как сложный 
процесс синхронизации различных хронологий, позволяющий 
говорить о философии органного донорства как о системе, осно-
ванной на этике в режиме цейтнота: «14:32 — грузовичок, дви-
гавшийся по второстепенной дороге с превышением скорости, 
перевернулся. Водитель получил сильный ушиб головы. 14:53 — 
на место аварии прибыли пожарные и скорая помощь, которые 
за несколько минут извлекли из машины водителя в бессознатель-
ном состоянии и с серьезной черепно-мозговой травмой. 15:09 — 
машина скорой помощи прибыла в больницу, где реаниматологи 
диагностировали смерть мозга водителя. 15:28 — была установ-
лена личность водителя, о его смерти сообщили родственникам. 
16:31 — группа психологов связалась с семьей погибшего, чтобы 
оказать эмоциональную поддержку и получить согласие на пере-
дачу донорских органов, не пострадавших при аварии. 16:36 — 
после непродолжительных споров родственники согласились пе-
редать врачам почки умершего (далее — донора). 16:48 — бригада 
хирургов начала удаление почек и их обследование. Параллельно 
с этим администрация больницы улаживала необходимые бюро-
кратические формальности. 17:24 — после завершения операции 
в информационную систему были введены биологические данные 
донора и характеристики его органов. 17:24 — информационная 
система мгновенно определила двух реципиентов донорских по-
чек, отправила им уведомление и выделила необходимые ресурсы 
для перевозки. В первом случае для перевозки почки в соседний 
город на расстояние 30 километров потребовалось подготовить 
машину скорой помощи. Во втором случае почка была доставлена 
самолетом в город, находящийся в 450 километрах, где действова-
ла иная автономная медицинская система. Перевозка второй поч-
ки из больницы в ближайший аэропорт была произведена на вер-
толете. Все необходимые мероприятия были проведены информа-
ционной системой автоматически. Одновременно с этим система 
выполнила большую часть юридических процедур в соответствии 
с требованиями систем здравоохранения в городах донора и ре-
ципиента. 18:10 — началась первая операция по пересадке почки 
в больнице соседнего города. 19:03 — началась вторая операция 



22

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

в городе, расположенном в 450 километрах. 21:00 — оба реци-
пиента получили необходимые лекарства и иммунодепрессанты. 
Обе операции прошли успешно» [там же: 81]. 

В приведенном примере бросается в глаза быстрота произво-
димых действий: от момента констатации смерти мозга до опе-
рации по пересадке органов проходит три часа. За это время 
решаются как сложные проблемы социально-психологического 
характера, так и не менее сложные логистические вопросы. Как 
отмечает Белда, испанская система пересадки донорских органов 
«не только учитывает потребности и характеристики каждого ре-
ципиента и все логистические детали, но также сложность и не-
однородность правовых норм, связанных с пересадкой органов, 
в разных регионах. Указанная интеллектуальная система состоит 
из множества относительно простых узкоспециализированных 
информационных систем, формирующих мощный “коллективный 
разум” (так называемая многоагентная система). Именно поэтому 
Испания в сфере трансплантации органов занимает первое место 
в мире» [там же: 81]. 

Важным представляется вопрос о выборе, осуществляемом 
в пользу или против органного донорства. Ситуация выбора, в ко-
тором участвует акторы, что представлены в примере, характери-
зующем испанскую модель донорства, или же (если рассматривать 
более узкий контекст) где участвуют члены семьи донора, предпо-
лагает синхронизацию различных позиций, отражающих взгляды 
всех членов семьи, и прежде всего умершего. При этом выбор ока-
зывается включен в особую темпоральность. Он напрямую связан 
с мировоззрением и ценностями, разделяемыми семьей. Как по-
казывают и пример азиатских стран, рассмотренный выше, и весь 
контекст развития органного донорства, выбор зачастую подразу-
мевает обращение к традиции, к темпоральности прошлого. 

С одной стороны, идет ли речь о носителе конфуцианского ми-
ровоззрения или носителе стихийно формируемого «народного» 
мировоззрения с характерным для последнего самобытным отно-
шением к мертвому человеческому телу (где значительную роль 
могут играть как суеверия, так и религиозные архетипы, когда 
принимается решение об органном донорстве), в режиме цейтно-
та у каждого отдельного субъекта выстраивается линия защиты 
собственной позиции, которая может включать череду мнений 
религиозных авторитетов, идеи значимых культурных деятелей, 
собственные убеждения, народные верования. В этой цепочке 
зачастую бывает сложно отследить доминирующее основание 
аргументации. 

С другой стороны, выбор в пользу донорства актуализиру-
ет категорию будущего, поскольку перспектива осознания этого 



23

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

выбора, как показывает уже накопленный опыт организации этой 
практики в различных странах, может оказаться психологически 
напряженной. Реконструкция оснований выбора, осуществляемая 
членами семьи реципиента, их анализ свершившегося события 
выбора в пользу донорства способны привести к осознанию не-
полноты информирования относительно процедуры экспланта-
ции органов («врач не договорил, а значит, ввел в заблуждение»), 
отсутствия достаточного количества времени для совершения 
правильного выбора (за имеющееся время не изложена вся реле-
вантная для семьи донора информация и тем самым не соблюден 
принцип полноты информирования). Решение, принятое семьей 
или отдельными ее членами импульсивно, может впоследствии 
осуждаться и принять острую форму недовольства собой.

В этой связи «важным аспектом ситуации вопрошания долж-
на стать тематизация не только прошлого, реконструируя которое, 
осуществляют поиск позиции умершего относительно донорства, 
но будущего, что подразумевает использование вопросов, направ-
ленных родственникам донора, относительно психологической 
компоненты последствий выбора (подобных следующим: “О ка-
ком выборе не пожалел бы ваш родственник?”, “О каком выборе 
не пожалеете вы?”)» [Шевченко, 2017: 102].

Так, глубинные интервью с членами семей доноров органов, 
проведенные в Нидерландах, продемонстрировали, что для семьи 
донора главные темы интервью связаны с условиями принятия ре-
шений, его этическими импликациями, мысленной «пересборкой» 
решения благодаря имеющимся воспоминаниям. При этом интер-
вьюируемые отмечали и нехватку времени, и собственную неком-
петентность в принятии решения о донорстве. Кроме того, они 
сталкивались с апорией, вызванной, с одной стороны, желанием 
помочь реципиенту, а с другой — стремлением защитить теле-
сную целостность умершего. Последняя установка существенно 
влияла на выбор в виде отказа на изъятие органов [De Groot, 2015].

Другой пример характеризует уже не частные случаи, касаю
щиеся волеизъявления членов семьи доноров, но обществен-
ную инициативу, которая возникла в связи с переосмыслением 
результата выбора семьи в пользу донорства от детей-доноров 
в Германии. Несмотря на то, что для Германии характерен вы-
сокий уровень развития донорства, параллельно уже многие 
годы развивается общественное движение «Критическое про-
свещение о  трансплантации органов»  (Kritische Aufklärung über 
Organtransplantation,  KAO) [см.: KAO, 2006]. Цели этой инициа-
тивы, исходящей от родителей умерших детей-доноров, связаны 
с попыткой продемонстрировать органное донорство в неприук
рашенном виде и заставить пристальнее вглядеться в «истину» 



24

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

диагноза смерти мозга, обеспечивающего развитие современной 
трансплантологии. 

Цитата из размещенного на сайте KAO текста позволяет соста-
вить представление об этико-философской нагруженности про-
блем констатации смерти и органного донорства в трагическом 
преломлении ви́дения родителей детей-доноров, а также понять 
обратную, нерефлексируемую сторону практики трансплантации 
и донорства органов: «Кем является донор органов непосред-
ственно перед изъятием органов: мертвым телом или живым чело-
веком, у которого невозможно измерить функции мозга? По этому 
вопросу эксперты из области медицины, права и  теологии зани-
мают противоположные позиции. ...Мы представляем инициативу 
родителей, которые добровольно отдали своих несчастных детей 
для донорства органов, не понимая всех последствий этого шага. 
Только после похорон наших детей мы осознали: это мы сказали 
“да”… По нашей вине наши дети остались незащищенными и оди-
нокими в процессе умирания, когда они больше всего нуждались 
в нашей любви. Из них вынимали органы, словно детали из раз-
битого автомобиля» [ibid.]. 

Еще более категоричным выглядит суждение KAO о самой 
идее донорства. По духу оно прямо противоположно устоявшим-
ся представлениям о данном феномене: «В ситуации цейтнота, 
в шоковом состоянии плохо себе представляя, о чем идет речь, 
люди дают согласие на донорство органов. Однако надежда, что 
из плохого возникнет что-то хорошее, как правило, не оправды-
вается. Многие страдают потом от невыносимого чувства вины, 
потому что они оставили своего близкого в его последние часы 
страдать в одиночку» [ibid.].

Как видно из приведенных выше цитируемых отрывков, роди-
тели в Германии, реконструируя результаты своего выбора в поль-
зу детского органного донорства, испытывают такие же проблемы, 
что и члены семей доноров из Нидерландов. Речь идет о типичных 
компонентах выбора — цейтноте и отсутствии компетентности. 

Остановимся на второй компоненте выбора более подробно, 
вновь обратившись к инициативе KAO. В ней поднимается про-
блема ненадежности научной конвенции, которая лежит в основе 
диагноза «смерть мозга». Родительская некомпетентность отно-
сительно того, какая эпистемологическая реальность скрывается 
за этим диагнозом, приводит к трагической рефлексии уже после 
случившейся эксплантации органов. В инициативе подчеркивает-
ся, что с легитимацией концепции смерти мозга произошел отход 
от прежних этических норм медицины (смерть пациента стала ис-
пользоваться на благо других) и что «смерть мозга» — не научное, 
а юридическое определение для безнаказанного изъятия органов 



25

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

[ibid.]. Не менее интересно обращение участников данного обще-
ственного движения к религиозным институциям (церкви) с тре-
бованиями «не применять двойные стандарты и предоставить па-
циенту, у которого прекратилось функционирование мозга, такое 
же внимание, как и  другим умирающим», и  «запретить лишать 
людей их человечности и унижать их, превращая в перерабатыва-
емый материал» [ibid.].

Решения родителей — членов движения КАО — о детском ор-
ганном донорстве были приняты в режиме цейтнота, в условиях 
экстремальной неопределенности. Темпоральный характер дан-
ных решений с неизбежностью определил последующую рефлек-
сию о сделанном выборе. Рассматривая процесс принятия семьей  
решения об органном донорстве, можно предположить, что «кри-
зисный характер ситуации принятия решений располагает к выбо-
ру наиболее консервативной, пессимистической стратегии» [Шев
ченко, 2017: 97]. При этом может быть использован описанный 
в поведенческой экономике максиминный критерий (критерий 
Вальда), для которого характерен выбор лучшей альтернативы 
из худших, такой стратегии, где максимально возможные потери 
минимальны [там же]. 

Гипотетически в ситуации принятия семейного решения об экс
плуатации донорских органов указанная стратегия связана с «за-
щитой тела» [там же], то есть с отказом от эксплантации органов 
близкого человека в пользу реципиента. Но так ли это в действи-
тельности? Подобная точка зрения может быть подвергнута кри-
тике, если использовать пример с Германией, приведенный выше. 
Как показывают высказывания немецких родителей, при кризис-
ном характере ситуации принятия решения (выбора в режиме 
цейтнота) защита тела может также предполагать защиту органа 
в этом теле, а не только целостности последнего, защита которого 
зачастую определяется традицией (темпоральностью прошлого). 
Члены семьи, согласившиеся на пересадку органа от родного че-
ловека, принимают решение, не только руководствуясь гумани-
стической логикой помощи другому человеку, но и невольно сле-
дуя логике продолжения жизни тела в другом теле как попытке 
продлить жизнь тела родственника, «защитить тело». 

Принимающая в ситуации донорства такой трагический харак-
тер «защита» тела родного человека, от которого забирают орган, 
в этом ключе также становится неотъемлемой частью «защиты» 
чужого тела. Кроме того, в некоторых юрисдикциях (например, 
в том же Китае) эта «защита» дополняется защитой самих членов 
семьи, пожертвовавших в целях эксплантации тот или иной орган 
своего родственника. Члены семьи донора могут воспользовать-
ся различными компенсационными механизмами (медицинскими 



26

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

услугами, возможностью получения образования), позволяющи-
ми обеспечить себе если и не физическую, то своего рода защиту 
«социального тела».

Как уже подчеркивалось, процесс информирования общества 
о донорстве и трансплантации органов должен осуществляться 
с учетом культурных и социальных особенностей различных со-
циальных групп, с уважением к религиозным и, шире, традици-
онным ценностям общества. В данном контексте недостаточно 
изученным феноменом является семейная модель органного до-
норства — подход к донорству органов и (или) тканей, при ко-
тором члены семьи донора принимают активное участие в про-
цессе принятия решения о донорстве. Семейная модель органного 
донорства основана на принципе уважения к правам и желаниям 
членов семьи донора. В то же время следует учитывать, что она 
не носит универсальный характер и может быть неприемлемой 
в некоторых случаях — например, когда члены семьи донора 
не могут принять обоснованное решение или когда их интересы 
противоречат интересам донора. 

Для предотвращения подобной ситуации медицинские работ-
ники стремятся создать положительный имидж данной практики 
и наладить коммуникацию с членами семьи донора. Такой способ 
реализации семейной модели органного донорства характерен для 
считающейся образцовой испанской модели, где важное значение 
приобретают просветительские программы и особая подготовка 
(в том числе в области коммуникации) медицинских работников, 
участвующих в получении органов. Кроме того, в рамках данной 
модели существенную роль играет пропаганда органного донор-
ства со стороны Католической церкви. 

Опыт ряда азиатских стран относительно семейной модели 
органного донорства существенно иной, однако также связан 
с социокультурным согласованием концепции смерти и умира-
ния. Рассмотренная выше семейная модель органного донорства 
в Китае опирается на представления о конфуцианской модели 
личности, в контексте которой значимым становится социокуль-
турный акцент на отношениях между людьми, а не на автономном 
волеизъявлении отдельного субъекта. В другой азиатской стра-
не — Индии — окончательное решение также принимает семья 
умершего. Влияние семейного фактора характерно и для иных 
стран — как азиатских (Япония), так и европейских (Испания).

Без особой биополитики по пропаганде органного донорства 
семья может стать консервативной силой, сдерживающей прак-
тики развития донорства, в том числе игнорирующей желание 
покойного стать донором. Возможные конфликты и разногласия 
между членами семьи по поводу принятия решения о донорстве 



27

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

органов их родственника способны затянуть данную процедуру 
или привести к отказу от нее. Отсутствие четкой законодатель-
ной базы, регулирующей проблемы органного донорства в рам-
ках семейной модели, также может привести к правовым спорам 
или недопониманию. В этой связи в обществах с сильными се-
мейными ценностями проводится специальная просветительская 
работа с семьями доноров. Кроме того, исследование семейной 
модели органного донорства в различных культурных контекстах 
будет способствовать лучшему пониманию динамики взаимоот-
ношений внутри семей и специфики их отношения к органному 
донорству. Такое исследование позволит выявить особенности 
и различия в подходах к донорству в разных культурах, а также 
возможные проблемы и вызовы, с которыми сталкиваются семьи 
в контексте развития трансплантологии.

* * * 

Принятие решения об органном донорстве сопряжено с процес-
сом совершаемой в режиме цейтнота ценностной рефлексии. 
Недостаток информации и психологическое напряжение, сопро-
вождающие поиск решения, определяют дальнейшее восприятие 
практики органного донорства. 

В этой связи огромное значение приобретает развитие страте-
гии коммуникации относительно органного донорства. Так, к при-
меру, просветительская деятельность в целях помощи родителям 
в принятии осознанных решений (подобная той, которую осу-
ществляют члены упомянутого общественного движения КАО) 
оказывается невозможной без широкого непредвзятого информи-
рования граждан по вопросам констатации смерти, понимания 
особенностей осуществления практики эксплантации и транс-
плантации органов.

Такого рода инициатива антагонистична по отношению к ради-
кальным пропагандистским инициативам, которые сопровождают 
практику органного донорства на протяжении всего пути его раз-
вития. В процессе формирования института органного донорства 
накопилось достаточное число примеров эксплуатации различ-
ных образов, пропагандирующих органное донорство. Это и об-
разы неизлечимо больных детей, которые нуждаются в пересадке 
органов, и спортсменов, которые призывают стать донором в рам-
ках ведущихся трансплантационных игр (соревнования спортсме-
нов с пересаженными органами), и даже заключенных, которым 
предлагают жертвой органа искупать свою вину перед обществом. 
В контексте положительного фреймирования органное донорство 
фигурирует как фактор сплочения членов общества. 



28

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Между тем опыт последних лет показывает, что акценты могут 
смещаться от права жертвовать к долгу отдавать, вследствие чего 
происходит манипулирование общественным мнением. В осо-
бенности такая ситуация характерна для западных транспланто-
логических дискурсов, где донорство органов становится новым 
императивом и формой повседневного героизма, охватывающей 
практически все слои общества. 

Однако и в отечественном дискурсе о донорстве встречаются 
публичные высказывания, где значимыми становятся коннотации, 
связанные не столько с правом на жертву, сколько с обществен-
ным долгом, выполняя который человек подтверждает свою связь 
с обществом. Вот как об этом высказывается ведущий российский 
хирург и трансплантолог С.В. Готье: «Надежда состоит в том, что 
общество будет более склонно к состраданию к своим членам. 
Донорство органов — это проявление сострадания друг к другу. 
А отказ в этом — проявление ожесточения и как бы заявление чело-
века о непричастности к этому обществу» [Трансплантолог, 2013]. 

Подобная радикальная точка зрения рассматривает тело чело-
века как общественный ресурс, помогающий продлевать жизнь 
в случае донорства органов. Ей противостоит понимание теле-
сности как частной вещи, которой вправе распоряжаться только 
ее хозяин, но не общество в целом или семья как микромодель 
общества. 

Найти баланс между крайностями — насущная задача любой 
зрелой мировоззренческой системы, определяющей развитие 
трансплантологии, решение которой насущно необходимо в лю-
бой стране мира. Он связан с уважением к уникальной человече-
ской личности, даже если она мертва. Мнение известного специа
листа в области биоэтики Р. Труога, обращающего внимание 
на необходимость поиска равновесия противоречивых этических 
обязательств, таково: «Если слишком активно промотировать до-
норство органов, люди забывают, что речь идет о погибающем па-
циенте. Это не источник органов. Это человек» [Truog, 2008: 1209].

Family Model of Organ Donation  
in a Socio-Cultural Perspective
Olga V. Popova
DSc in Philosophy, Leading Researcher, Head of the Department of 
Humanitarian Expertise and Bioethics.
RAS Institute of Philosophy.
12/1 Goncharnaya Str., Moscow 109240, Russian Federation.
ORCID: 0000-0002-3825-7544 
J-9101980@yandex.ru



29

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

Abstract. The ideological foundations of the family (relational) model of organ 
donation are explored. Using the example of this model in modern China, 
the influence of cultural traditions on the development of innovative medical 
practices is shown. In China, the family model of organ donation is based 
on Confucian ideas about the human personality, where the emphasis is on 
relationships between people, rather than on the autonomous expression 
of will of an individual subject and their desires regarding the posthumous 
use of the body. In this context, it is assumed that family members best 
understand and reflect the last wishes of the deceased regarding the 
disposal of his body, that is, they are considered as “translators” of the 
deceased’s value systems that he expressed during his lifetime. The family 
model of organ donation, considered using China as an example, reflects the 
specifics of Chinese bioethics, which seeks to combine scientistic attitudes 
and traditional ethics, that is, while maintaining the influence of traditional 
Chinese culture. The latter can interact with the development of science 
and technology and in some aspects even stimulate it. In addition, the 
article considers the problem of synchronization of chronologies in decision-
making about donation. In the process of making such a decision, both the 
temporality of the past can be actualized, as demonstrated by the experience 
of countries relying on traditional values in decision-making (China and a 
number of Asian countries), and the temporality of the future, associated 
with both the development of new value-based bases for decision-making 
and the analysis of the consequences of choice. It is shown that the choice 
in favor of organ donation is associated with the process of value reflection 
carried out under time pressure. At the same time, the lack of information 
and psychological stress accompanying the search for a solution determine 
the further perception of the practice of organ donation. In this regard, 
the development of a communication strategy regarding organ donation in 
interaction with relatives of the deceased is of great importance.
Keywords: organ donation, organ transplantation, family model of donation, 
relational ethics, relational model of personality, transplantation, donation 
in China, presumption of consent, death, dying.
For citation:  Popova O.V. Family Model of Organ Donation in a Socio-
Cultural Perspective // Chelovek. 2025. Vol. 36, N 2. Р. 11–31. DOI: 10.31857/
S0236200725020017

Литература/References 

Белда И. Разум, машины и математика. Искусственный интеллект и его задачи: 
пер. с исп. М.: Де Агостини, 2014. 
Belda I. Razum, mashiny i matematika. Iskusstvennyi intellekt i ego zadachi: 
per. s isp. [Mind, Machines and Mathematics. Artificial Intelligence and Its 
Tasks: transl. from Span.]. Moscow: De Agostini Publ., 2014. 

Малявин В.В. Идеал целостности в военной стратегии // Духовная культура 
Китая: энциклопедия: в 5 т. / гл. ред. М.Л.  Титаренко; Ин-т Дальнего 
Востока РАН. Т. 5: Наука, техническая и военная мысль, здравоохранение 
и образование. M.: Вост. лит., 2009. С. 638–639. 



30

Человек. 2025. Т. 36, № 2

НАУЧНЫЕ 
ИССЛЕДО-
ВАНИЯ

Maliavin V.V. Ideal tselostnosti v voennoi strategii [The Ideal of Integrity in 
Military Strategy]. Dukhovnaya kul’tura Kitaya: entsiklopediya: v 5 t. [Spiritual 
Culture of China: An Encyclopedia: in 5 vol.], ed. by M. L. Titarenko; Institute 
of Far Eastern Studies, RAS. Vol. 5: Nauka, tekhnicheskaya i voennaya mysl’, 
zdravookhranenie i obrazovanie [Science, Technical and Military Thought, 
Healthcare and Education]. Moscow: Vostochnaya literatura Publ., 2009. 
P. 638–639. 

Трансплантолог Сергей Готье: Донорство органов — это проявление сострада-
ния друг к другу // Правмир. 2013. 13 мая. URL: https://www.pravmir.ru/
transplantolog-sergej-gote-donorstvo-organov-eto-proyavlenie-sostradaniya-
drug-k-drugu/?ysclid=lzbjgmgvqc786994671 (дата обращения: 18.07.2024).

Transplantolog Sergei Got’e: Donorstvo organov — eto proyavlenie sostra­
daniya drug k drugu [Transplantologist Sergei Gauthier: Organ Donation Is 
an Expression of Compassion for Each Other]. Pravmir. 2013. May 13. URL: 
https://www.pravmir.ru/transplantolog-sergej-gote-donorstvo-organov-eto-
proyavlenie-sostradaniya-drug-k-drugu/?ysclid= lzbjgmgvqc786994671 (date 
of access: 18.07.2024).

Шевченко С.Ю. Мысленные эксперименты, простые вопросы и семейное реше-
ние об органном донорстве // Социогуманитарные проблемы органного 
донорства: междисциплинарные исследования: Сб. науч. ст. / под ред. 
О.Н. Резника, О.В. Поповой. М.: Моск. гуманит. ун-т, 2017. 

Shevchenko S.Yu. Myslennye eksperimenty, prostye voprosy i semeinoe re
shenie ob organnom donorstve [Thought Experiments, Simple Questions and 
Family Decisions About Organ Donation]. Sotsiogumanitarnye problemy or­
gannogo donorstva: mezhdistsiplinarnye issledovaniya: Sbornik nauchnykh 
statei [Socio-Humanitarian Problems of Organ Donation: Interdisciplinary 
Research: Collection of Scientific Articles], ed. by O.N. Reznik, O.V. Popova. 
Moscow: Moscow Humanitarian University Publ., 2017. 

De Groot J., van Hoek M., Hoedemaekers C. et al. Decision Making on Organ Donation: 
The Dilemmas of Relatives of Potential Brain Dead Donors. BMC Medical 
Ethics.  2015. Vol. 16. URL: https://bmcmedethics.biomedcentral.com/track/
pdf/10.1186/s12910-015-0057-1?site=bmcmedethics.biomedcentral.com 
(date of access: 25.06.2024). 

Fan R., Wang M. Family-Based Consent and Motivation for Cadaveric Organ Donation 
in China: An Ethical Exploration. The Journal of Medicine and Philosophy. 
2019. Vol. 44. P. 534–553. DOI: 10.1093/jmp/jhz022 

Huang J. The History and Outlook of Organ Donation in China. Medical Journal of 
Wuhan University. 2016. Vol. 37, N 4. P. 517–522. (In Chinese).

Huang J., Millis J.M., Mao Y. et al. A Pilot Programme of Organ Donation After Cardiac 
Death in China. Lancet. 2012. Vol. 379, N 9818. P. 862–865. DOI: 10.1016/
S0140-6736(11)61086-6 

KAO. Kritische Aufklärung über Organtransplantation. 2006. URL: https://initiative-
kao.de/ (date of access: 25.06.2024).

Knhis N.S., Martins S.R., Magalhães A.L.P. et al. Family Interview for Organ 
and Tissue Donation: Good Practice Assumptions. Revista Brasileira de 
Enfermagem. 2021. Vol. 74, N 2. 



31

Человек. 2025. Т. 36, № 2

О.В. Попова
Семейная мо-
дель органного 
донорства в со-
циокультурной 
перспективе

Li F., Wang C. Individuals Are Inadequate: Recognizing the Family-Centeredness of 
Chinese Bioethics and Chinese Health System. The Journal of Medicine and 
Philosophy. 2012. Vol. 37, Iss. 6. P. 568–582. DOI: 10.1093/jmp/jhs046

Liu S., Liu C., Cao X. et al. The Difference in the Attitude of Chinese and Japanese 
College Students Regarding Deceased Organ Donation. Transplantation Pro­
ceedings. 2013. Vol. 45, N 6. P. 2098–2101. DOI: 10.1016/j.transproceed.201

Truog R.D. Consent for Organ Donation — Balancing Conflicting Ethical Obligations. 
The New England Journal of Medicine. 2008. Vol. 358, N 12. P. 1209−1211.

Valmisa M. Adapting: A Chinese Philosophy of Action. N.Y.: Oxford University Press, 
2021. 

Wang M., Zhang W., Wang X.  The Principle of Family Determination in Organ 
Donation: The Application of Confucian Ethics. HEC Forum. 2008. Vol. 20, 
N 2. P. 183–196. 


